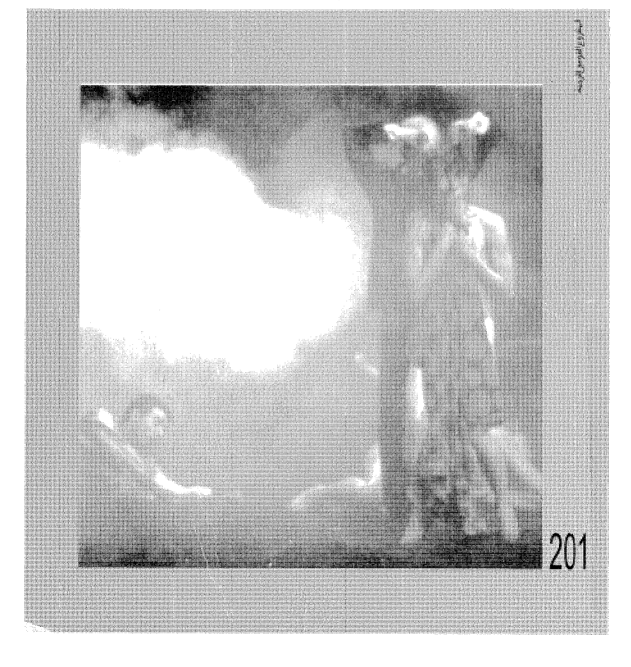
# زنی آن الله ی الفال می الفال





اهداءات ۲۰۰۲ مجلس الاعلى الثقافة القامرة

#### المشروع القومى للترجمة

# الجانب الديني للفلسفة

نقد لأسس السلوك والإيمان

تألیف جوزایا رویس

ترجمة أحمد الأنصاري

> مراجعة حسن حنقى



## مقدمة المترجم جوزايا رويس (١٨٥٥–١٩١٦)

يعد جوزايا رويس من كبار فالإسفة المثالية في القرن التاسع عشر ، وتأتى أهمية كتابه " الجانب الديني للفلسفة " من كونه محاولة للتوفيق بين الفلسفة والدين وبفاعا عن الفلسفة ، وفي الوقت نفسه مؤكدا لعقلانية الدين ، ولئن كان التوفيق بين الدين والفلسفة قضية قديمة ، وتفرض نفسها على كل العصور ، فقد مارس فلاسفة الإسلام عملية التوفيق بين الفلسفة اليونانية والدين الإسلامي ، وحاول فلاسفة المسيحية تعقيد الإيمان ، إلا أن ما يعطى أهمية لهذا الكتاب يكمن في توقيت ظهوره ، فالفلسفات المعاصرة اتجهت إلى رفض الميتافيزيقا ، وفقدت الثقة في الدين التقليدي وبخاصة بعد معاناة الإنسان من الحروب وفساد الحياة ، فغلبت نزعة التشاؤم وانتشر الشك في كل مقدس بيني أو فلسفى ، وسادت روح الفريية والأنانية ، وطغت الروح المانية وكثرت النزعات الإلحالية ، وانقسم الفلاسفة والمفكرون قسمين: منهم من جعل الفلسفة والمذاهب الجامدة والميتافيزيقا مسئولة عما بلغه العالم من فوضى وفساد وإلحاد ، ومنهم من اتهم الأفكار البينية التقليدية ، فجمودها وتخلفها جعلها لا تناسب ظروف العصر ، بل هناك من تطرف وبالغ في اتهام الأديان ، فجعلها سببا في الحروب والصراعات وانتشار الاستغلال والفقر والذلة للشعوب ؛ تمسك كل فريق بموقفه ، فريق مهاجم رافض الميتافيزيقا عموما وناقد الفاسفة ، وقصر وظيفتها على تحليل اللغة وفلسفة العلم ، وفريق ثان رافض للأديان ، مطالب بإلغائها ، أو بفصل الدين عن الحياة العامة ، ونظم الحكم والسياسة والاقتصاد . لذلك تتمثل أهمية الكتاب في محاولته التوفيق بين الدين والفلسفة ، وتقديمه نمونجا معاصرا لكيفية معالجة الصراع ، وربما يسهم أيضًا في إلقاء الضوء على الجدل الدائر بين المفكرين العرب المحدثين عن كيفية الإصلاح وتطوير المجتمع فهناك من يرى في العلم والعقلانية وتجنيب الدين طريقاً للإصلاح ، فيطالب بالقطيعة الجنرية مع الماضي ، وهناك من يرى أنه لا تقدم إلا بالعودة إلى الأصول وإحياء الماضي والسير على نهج الأقدمين ، وهناك من يطالب بالتوفيق بين الاتجاهين ، ولعل هذا الكتاب يقترب من هذا الموقف ، والواقع أن كلا الاتجاهين يحمل قطيعة للآخر ، وإن كان هناك أمل في الإصلاح والتطور ، فلابد أن يتأتى بالمزج بين الاتجاهين بملامحهما المعروفة ؛ وإن كان لابد من تعقيل الإيمان ، فالفلسفة لها جانب بيني ، وإن كان الماضي قائما هناك ، ويدخل في صلب الحاضر ، فلابد أن يظل ماضيا ، ولئن كان الحاضر لابد أن يئتي متسقا مع الماضي ، ونابعا منه فلابد أن يظل حاضرا ، له ملامحه الخاصة وأنواته ومناهجه التي تناسب عصره وطبيعته . والحقيقة أن التوفيق ، لا يعني تخاذلا أو ضعفا أو هروبا من التحدي ، وإنما المسألة على العكس من ذلك ، فموقف الرفض ، موقف ثابت جامد حاسم ، يؤدي إلى تحجر الفكر وثباته ، أما التوفيق فموقف قلق دائم البحث عن نقاط التقاء ، ودائما ما يكون بين اتجاهين ، كليهما أصيل وضروري وحق . لذلك تعد محاولة "رويس" في التوفيق نمونجا للقارئ العربي ، وإن كان من الصعب نقل أفكار موضوعات حضارة ما ، إلى حضارة أخرى ، فمن المكن الإفادة من المناهج والأنوات ، فالموقف التوفيقي .

#### أولا : حياته ومؤلفاته

ولد رويس في مدينة سيبرا نيفادا ، بولاية كاليفورنيا بالولايات المتحدة ، وفي حديث عن نكرياته (۱) ، يقول ، ولدت في مدينة تكبرني بخمس أو ست سنوات ، ويعمل سكانها بالتنقيب في المناجم ، و مازات أفكر في وصف والدي لها ، بأنها مجتمع جديد ، كنت أنظر للأثار الخاصة بالمنقبين ، وجنوع الأشجار الضخمة المقطوعة هناك ، ومقابر عمال المناجم ، وأحدث نفسي قائلا (۱) ، من الواضح أنه كان هناك أناس ، عاشوا وماتوا هنا . فالجنوع والأشجار تؤكد قدم المكان ، والازدهار والنضرة المنتشرة في كل أرجائه تعد دليلا على محبتهم وإخلاصهم له ، فأين الجدة في هذا المكان ؟ ولماذا يوصف بالبكارة ؟ بدأت أشسعر بأن مهمتي في الحيساة مكرسة البحث عن معني هذا التسماؤل ، ووضع إجابة له .

<sup>(</sup>١) جوازيا روس : كلمات تحدث بها عن نفسه ، في فندق دالتون ، في فلاييفيا ، في شهر ديسمبر ١٩١٥ ، الجزء الخامس والعشرين ، المجلة المفسفية ، العدد ١٤٧ شهر مايوسنة ١٩١٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

درس الفلسفة ، وسمع قراءة الإنجيل من والدته ، وتعلم القراءة ، وفن الجدل من إحدى أخواته البنات ، التي كانت تكبره بثلاث سنوات . كان عنيدا ويميل إلى التمرد وبخاصة على طقوس أيام الآحاد . تأثر بنتائج الحرب الأهلية الأمريكية ، التي لم يحضرها ، وباغتيال الرئيس " لنكوان " . " وقال إنه منذ هذه اللحظة بدأ اهتمامي بالوطن يصاحب اهتمامي بالدين ".

انتقل في بداية عام ١٨٦٦ إلى الدراسة في إحدى المدارس الضاصة ، بسان فرانسيسكو ، وشعر لأول مرة في حياته ، بمدى سلطة المجتمع على الفرد ، لما عاناه من ندرة الأصدقاء بسبب اللون الأحمر اشعره ، ولعدم معرفته لألعابهم ، فكون انطباعا كئيبا عن المجتمع ، أشار إليه في كتابه " مشكلات المسيحية ، عند مناقشته لمذهب "بواس" عن الخطيئة الأولى ، في الفصل السابع من رسالته الرومان .

بدأ دراسته الجامعية في مدينة كاليفورنيا عام ١٨٧١، وحصل على أول درجة جامعية ١٨٧٥ وفي دراسته الطيا ، قرا الجون ستيورات مل ، و هربرت سبنسر وعن نظرية التطور . ذهب بعد التخرج إلى ألمانيا ، ثم إلى جامعة ، "جون هوبكنز" ، ثم عاد إلى جامعة كليفورنيا من عام ١٨٧٨ إلى ١٨٨٢، وظل منذ ذلك الوقت يعمل في جامعة هارفارد . استمع أثناء إقامته في ألمانيا إلى الوتزة ، و "شوينهور" ، واهتم فترة طويلة بفلسفة كانظ و "وهيجل" ، وإن كان لا يعد نفسه متأثرا بفلسفة هيجل أو جرين وفي عام ١٩٨٠ تأثر بالمدرسة الرومانسية تثثرا كبيرا ، وكان في الوقت نفسه شغوفا بالمنطق والرياضيات . وفي أثناء إقامته في ألمانيا ، كان انعزاليا ، لا يشارك في أي جماعة ، جاهلا بالسياسة ، وعضوا غير مؤثر في الجمعيات . ولم يشترك في أي جمعية اجتماعية . وبالرغم من معاناته الدائمة من المجتمع ، فإنه جعل فكرة المجتمع محور تفكيره . إن من ينظر إلى أحوال المجتمع البشري اليوم قد يتسائل لماذا نعطي كل هذا الاهتمام المجتمع الإنساني فلا نجد أمامنا إلا مجتمعات فاسدة ، لا تحقق أبسط مطالب الإنسانية ، ولا تسبب إلا القهر والعذاب الروح الإنساني ، ولا ينتصر فيها إلا أعداء الإنسانية ، يجيب رويس إنه يشعر بالأزمة ويالعجز عن تحقيق المجتمع العظيم ، ولا يسعه إلا تحقيق هذا المجتمع في يشعر من الأيام ، ولا يتمني أن يحيا إلى اليوم الذي ينتصر فيه أعداء البشرية (١) .

<sup>(</sup>١) المرجم السابق منه

كانت رسالة رويس الحصول على درجة الليسانس عن " لاهوث برمثتيوس" لإسخيلوس ومن مؤلفاته أهمية التحليل المنطقي (١٨٨١) ، والجانب الديني الفلسفة (١٨٨٨) ، دراسة الشخصية الأمريكية (١٨٨٨) روح الفلسفة الحديثة (١٨٩٢) ، مفهوم الله (١٨٩٧) دراسات في الخير والشر (١٨٩٨) العام والفرد (١٩٠٠-١٩٠٧) جزءان ، مفهوم الخلود (١٩٠٠) الوضع الحالي لمشكلة الدين الطبيعي (١٩٠١-١٩٠٧) ، مدخل إلى علم النفس (١٩٠٧) ، هربرت سينسر تقويم ومراجعة (١٩٠٤) ، علاقة مبادئ المنطق بأمس الهندسة (١٩٠٥) فلسفة الولاء (١٩٠٨) مشكلات الجيل ومشكلات أمريكية بأمس الهندسة (١٩٠١) ، مصادر البصيرة الدينية (١٩١١) ، مبادئ المنطق (١٩٠١) مشكلة المسيحية ، (١٩١١) جزءان ، الحرب والتأمين (١٩١٤) ، وذلك إلى جانب الكثير من المقالات التي قام بنشرها في أعداد من المجلة الفلسفية الأمريكية ، وبعض المؤلفات التي قام بالإسهام فيها ومراجعتها .

#### ثانيا : اللامح العامة لفلسفته

<sup>(</sup>١) د . حسن حنفي : مقدمة في علم الاستغراب ، الدار الغنية - القاهرة صــ ٢٧٢ - ٣٦٨ .

التأملية أو الموضوعية (جيمس أنويل كرايتون) ، والمثالية النينامية (جورج سلفسترمورس) والمثالية المطلقة (جوزايا رويس) (١) .

ولقد جاءت فلسفة "رويس" المثالية ، فلسفة قادرة على الكشف عن دين مثالي ، يستطيع كل إنسان اكتشافه بنفسه ، يصرف النظر عن عقيدته فإن كان الدين يستند على قانون أخلاقي ، ومثل أخلاقية عليا ، ويحقق للإنسان الحماس الجارف ، والعاطفة الدافعة تجاه هذا القانون ، ويقدم نظرية ورؤية العالم ، تبين توافق طبيعة الأشياء ، ونظام العالم مع هذا القانون الأخلاقي ، وترشد الفرد نحو طرق تحقيقه فإن الفلسفة المثالية قادرة على إقامة هذا الدين ، إنه دين بلا طقوس وبلا عقائد بالية حجرت العقول ، وأثارت الصراعات والحروب ، ونصبت المشانق ، دين لا يقوم على الإرهاب ، وعلى التهديد والوعيد ، وفرض القانون ، ولا يقوم على المحبة والعاطفة ، لأن العواطف متقلبة ، ولا يستمد كيانه من حُقائق بقينية بوجماطية ، يسهل الاعتراض عليها ، أو من كائنات خرافية بسهل رفضها ، إنه بين العقل ، بين المثالية في كل عصر ، بمبيرة بينية تظهر وسط الشكوك ، حقيقة بينية: أ كلما ازداد الشك فيها ، تكتشف يقينا جبيدا ، يكمن في كل شي ، فالعالم مظهر لها والفكر الإنساني نمونجها ، فهي وعي ذاتي أبدي واحد شامل فلسفة تقول بوحدة الحياة ، ويوجوبر المطلق ، والعقل الكلي الشامل لكل شي يتصف بالعبل المطلق بري أفعال الإنسان ، ويصاحبُهُ في كل فعل منها ، ولكنه لا يتدخل فيها . يشعر الإنسان بوجوده بجانبه ، ويوصفه دليلا على الخبرية المطلقة ، ومرشدا لوحدة الكون من حوله ، فيستمد العون البيني ويحيا السكينة والراحة . لا يرهب وجوده ، أو يخشى عقابه ، أو ينتظر ثوايا منه ، أو مكافأة على أفعاله فكل مراده منه أن يؤكد له صواب فكرته ، يكتشفه بنفسه ، بنونه تستحيل الأخطاء ، وهو الضامن ليقينه ، ولما صدر منه من أحكام صائبة كانت أم خاطئة ، يخلصه من التشاؤم والشك لأنه يحيا وسط الشكوك ، فالشك طريق إليه ودليل على وجوده  $^{(7)}$ 

ولا تعارض مثالية "رويس" العلم ، ولا تقف حجر عثرة أمامه ، بوضع أحكام وفروض مسبقة ، وإنما تجعل للعلم مكانه . وأكن إن كان العلم طريقا لمعرفة الحقائق العينية ،

<sup>(</sup>١) شنير : تاريخ الفلسفة الأمريكية ، دار البيان مد ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) د . أحمد الأنصارى : فلسفة الدين عند جوزايا رويس ، جامعة القاهرة رسالة دكتوراه ، كلية الأداب ، -قسم الفلسفة ١٩٧٩ الفصل الثالث من الباب الثالث .

والتجريب منهجة ، والمسلمات أدواته ، فإنه لا يخبر إلا عن جانب من الحقيقة فعالم العلم عالم الوصف ، ولا قيمة له خارج ميدانه لذلك فالعلم أول مراحل معرفة الحقيقة ، وليس هناك غير طريق الفلسفة ، الذي يكشف لنا عن وحدة العالم ، وعن قيمته الحقة ، فالعالم تجسيد لفكر ، حامل لعقل كلى مطلق ، ولم يخلقه أو يتحكم في مصيره ، وإنما يكشف عن نفسه فيه فتتحقق له المعقولية ، ويصبح عالما قابلا المعرفة ، وعندما يسمح العالم بعمليات التمييز والمقارنة ، يكشف عن هويته ، منطقه منطق العقل ، ونظام الأشياء نظام الأفكار ، والعلاقات بينها نفس العلاقات الكامنة بين الأفكار . فإذا كان العالم يحوى ما يحويه على صورة ذات واعية ، وكان كل ما هو ذات يعبر عن نفسه ، في سلسلة من الأفعال ، وفي بناء متسلسل يكون كل فعل فيه ملحقا بآخر ، فعالم السلاسل المنطقية يحكم كل شئ ، يكشف لنا عن تسلسل وقائع العالم تسلسلا محكما ، وإن كان ليس في مقدرونا رؤية كل طقات السلسلة ، فما علينا إلا اكتشافها حيث تكون كائنة في العقل الشامل . فالمنطق يكشف الواقع وعالم الروح ، ومنطق الله منطق الإنسان ، فالعالم هناك ، يعبر عن هدف يكشف الواقع وعالم الروح ، ومنطق الله منطق الإنسان ، فالعالم هناك ، يعبر عن هدف كامل محدد ، وتكون وقائعه وحوائث حوائث خياة .

ومناما جاءت مثالية 'رويس' مجددة للدين ، جاءت مجددة للأخلاق ، فنبتت الأخلاق من وسط فوضى المثل العليا ، التي سادت الفكر الفلسفى في القرن التاسع عشر ، ومن جوف التشاؤم وظلام الشك نبتت البصيرة الخلقية التي ترشد الإنسان نحو الخيرية ، وتحقيق أكبر قدر من الانسجام والوحدة بين الأفراد ، وبين الفايات الأخلاقية المتصارعة ، فترشد الإنسان نحو المثل الأعلى ، الذي لا يستمد قيمته من واقع يكشف عنه ، أو من عاطفة ذاتية يرغبها ، وإنما من ذاته ، ومن كل شك يوجه إليه . فالشك أول مراحل البصيرة الخلقية التي ترشد الانسان عن واجباته ، إلى مهمته في الحياة ، وإلى وجود العقل الكلى الشامل لكل شي والإدارة الكلية الخيرة فيرى الإنسان غاياته تتحقق في الكون ، والشر ما هو إلا خير كلى ، يحيا مهزوما في باطن الفعل الخير ، فهو جزء ضرورى من والشر ما هو إلا خير كلى ، يحيا مهزوما في باطن الفعل الخير ، فهو جزء ضرورى من كيان الإرادة الخيرة . ومثلما يشعر الإنسان بهزيمة الشر بداخله ، بوصفه جزءا رئيسا من إرادته الخيرة ، فإنه يستدل على أن الشر جزء ضرورى له مكانته في الخيرية المطلقة .

وبالرغم من اتهام المثالية ، بأنها فلسفة فضاء ، تتعامل بالتصورات المجردة ، أو تقدم شيكات بدون رصيد كما قال عنها "برجسون" فإن فلسفة "رويس" ، تعد من الفلسفات التي اهتمت بالمجتمع ، وائن كان كل من "إيوارد" وأمرسون" "ووايم جيمس" ، من الفلاسفة القلائل الذين استطاعوا التعبير عن روح المجتمع الأمريكي ، وعن فترة الحرب الأهلية وما بعدها ، فإن القيمة الاجتماعية لفلسفة "رويس" لا تقل منزلة عن دور هؤلاء . بل هناك من مجعل وليم جيمس ورويس" ، الماثين الوحيدين الروح الأمريكية وبعثها بعد الحرب الأهلية . فلقد كان المجتمع الأمريكي في فترة ما بعد الحرب ، قد فقد الثقة في تقاليده وقيمة الخلقية والدينية ، ولم تعد القصائد الدينية الرسمية التقليدية ، قادرة على مواجهة مشكلات ما بعد الحرب، وعلى التعبير عن روح المغامرة والبحث عن الذهب التي سائت المجتمع الأمريكي . وائن كان "وليم جيمس" قد قدم فلسفة براجماتية ، ترفع من قيمة العمل ، وتنادى بالكثرة والتعدد ، وتنشر البيمقراطية ، وتنادى بالحرية الفربية ، وبتنوع وتعدد الخبرات البينية ، وبأن لكل فرد خبرته الخاصة ، فإن فلسفة "رويس" قد جعلت المجتمع محورها ، تناقش تصور المجتمع وتكويناته وأنواعه وأشكاله ، وحاولت التوفيق بين النزعة الفربية وروح الجماعة ، بين الفرد والمجتمع ، وقالت بروح المجتمع التي تجمع المتناقضات وتوحد بينها ، فقالت بفلسفة الولاء ، وهناك الإنسان الفرد والإنسان المجتمع ، الأول ظاهر والثاني كامن في أعماق الفرد ، بل ويمكن القول: إن فلسفة رويس قد رفعت من شأن المجتمع إلى حد التأليه .

وأخيرا يمكن الزعم بأن مثالية "رويس" ، عالجت الكثير من الموضوعات التى كانت مصدر إشكال لكل من الفلسفة والدين بوجه عام ، والدين المسيحى بوجة خاص . فلقد نتج عن فلسفة كانط النقدية في القرن الثامن عشر ، أن أصبحت فكرة "الله" والنفس" وحرية الإنسان" والخلود" ، من مصادرات أو مسلمات العقل العملي فقط ، وخارج حدود العقل النظري ، الأمر الذي سبب إشكالات حقيقية الديانة المسيحية ، التي تأسست على هذه الأفكار . كما جاءت الفلسفات المثالية بعد كانط ، تعالج المشكلات الفلسفية التي نتجت عن فلسفته ، فردت كل شئ إلى الأنا "فشته" ، ووحدت الأنا واللا أنا "شلنج" وجعلت المطلق حاويا لكل شئ "هيجل" ، فقالت بالمثالية الواحدية ولئن وجدت المسيحية في هذه المثالية القائمة على الوعي بالذات ، وتأكيد فكرة الله ، دعما لأفكارها فإنه من الملاحظ أيضا عند النظر إلى تاريخ الفلسفة ، أنه قد نتج أيضا عن فلسفة كانط النقدية ازدياد النزعة الشكية واللاأدرية ، طالما أن "الشئ في ذاته" لا يمكن معرفته ، وتظل مسائل الدين خارج حدود

العقل ، أو أن العقل لا يستطيع الحكم عليها . ومما زاد من النزعات الشكية واللا أدرية والتشاؤمية بوجه عام ، ظهور نظريات علمية جديدة ، وبالأخص نظرية التطور ، وما ترتب عليها من مشكلات دينية ، ظهرت بسبب عدم اتساق هذه النظرية مع أفكار الأديان خاصة الأفكار المسيحية . فظهرت فلسفة سبنسر ، وصار المطلق لا معروفا ، وأصبح البقاء للأصلح قانون الحياة . ولئن كان اللامعروف ، لا يحقق أمانى الفكر المسيحى ، إلا أنه يتصف بالغموض ، لذلك لا يمثل تحديا خطيراً للعقيدة ، طالما أن القصائد الدينية الجامدة تجعل الحقيقة الدينية سرا غامضا ()

وبالرغم من اتساق هذه المثالية الواحدية مع المسيحية ، بسواء التي وحدت بين الله والمطلق ، أو بينه وبين اللامعروف ، فإنها أدت إلى إشكالات جديدة ، شكلت تحديا مباشرا لسألة حرية الإنسان وخلوده ، وبالتالي المسألة الأخلاقية بصورة عامة ، فإذا كان المطلق يحوى كل شئ ، فأين حرية الفرد الأخلاقية ؟ وما نوع الجزاءات من ثواب وعقاب ؟ وما موقف وجود الشير في العالم ؟ جاءت فلسفة "رويس" معيرة عن تلك الإشكالات بل يمكن استنتاج تلك الإشكالات من فلسفة "رويس" نفسها سواء من محاولته التأليف والتركيب بين فلسفات واتجاهات فلسفية معينة ، أو من موقفه النقدى أحيانا والتأويلي أحيانا أخرى ، من اتجاهات فلسفية معينة . جاءت فلسفته مثالية مطلقة واحدية ، تسير في تيار المثالية بصورة عامة ، وفي تيار الفلاسفة الكانطيين أو من يسمون بالفلاسفة "بعد كانط" بصورة خاصة ، تحاول حل إشكالات الفلسفة الكانطية كالفصل بين العمل والنظر ، والأنا العارف الأخلاقي ، وإشكالات أفكار النفس ، والله ، والشيرُ في ذاته ، واست مرت تصاول حل إشكالية المثالية المطلقة ذاتها ، التي ظهرت عند فشته وشلنج وهيجل وشوينهور وانتهت بالمثالية الواحدية ، فجعلت الوعى الإنساني محورا أساسيا للشعور الديني وقبول الوحى . وجاء المطلق شخصا ، يشارك الإنسان فيه ، ولا كيان له بدون الأفراد ، وأمكن من خلال إعادة تأويل معنى الفردية وحل إشكال الحرية الأخلاقية. تم التخلص من الاتجاهات اللاأدرية والشكية والتشاؤمية واثبت رويس تناقضها ، ولا قيام لها بدون الحقيقة المطلقة . وعالج "رويس" نظرية الوجود والإشكالات الفلسفية لنظرية التطور ،

Josiah Royce: The Conception of God, Machmillan, 1894, The Introduction. (\)

وأهمية الوعى الإنسانى والأخلاقى لاستقامة هذه النظرية ، فلابد من وجود مثل أعلى يحكم من خلاله على التطور ، وتخلص من إشكالات مفهوم السببية ، وما ترتب عليه من إشكالات دينية وفلسفية ، تتعلق بخلق العالم ، وكيف يكون المطلق علة الوجود ، وكيف تخضع الطبيعة ، باعتبارها العالم المطلق لنسق تطورى . تحول الوجود إلي غاية ، فلا وجود إلا إذا كان مقصودا ، فالواقع مكمل الفكر ، ولا انفصال بين الفكر والواقع ويمكن القول عموما بأن حل هذه الإشكالات جاء متسقا إلى حد كبير مع مفاهيم العقيدة المسيحية .

#### ثالثًا : مذهبه المثالي

حاول 'رويس' تقديم تأويل الفلسفة الحديثة ، تجعلها فلسفة مثالية خالصة أو تجعل روحها مثالية ، ثم اتجه إلى تأويل المثالية ذاتها ، على أنها حسس دينى خالص ، قادر على تحقيق معرفتنا بالله ، وتقدم العون الدينى لنا ، فالواقع حامل لفكر ، ولعقل مطلق شامل ، يتجلى في العقول الفردية ومن أجل الحصول على عالم ثابت ، وتصور منظم اعالم مستمر منظم ، لابد من التسليم بوجود تجرية مطلقة ، تعلم كل الوقائع ، وتخضع لها باعتبارها قانونا عاما هو الله والعالم الخارجى عبارة عن تحقيق المعنى الداخلى لأفكاره ، باعتباره غاية تسعى إليها هذه الأفكار (١) . ويشارك الفرد في المطلق ، طالما كانت التجرية الفردية جزءا من التجرية المطلقة . وكل تأويل صحيح لتجرية ما ، يتضمن حاجة هذه القضية المجرية نفسها ، إلى كل شامل التجارب كلها ، أو ما يسمى بالتجرية الكلية ، أو التجرية المجملة ، حيث تتصور هذه القضية المجرية نفسها ، ساكنة فيها أو محتلة لمكانها العضوى في وحدته ، لمكان فريد ، لا يمكن أن تحتله قضية أخرى غيرها . فالتحدث عن أي حقيقة ، تشير إليها التجرية الأشد تنظيما وإثبات صحة القول بأن هناك ثمة حقيقة مطلقة واقعية ، تشير إليها تجريتنا ، هو النظر إلى هذه الحقيقة الواقعية على أنها حاضرة وتجرية منظمة تنظيما مطلقا تحتل النظر إلى هذه الحقيقة الواقعية على أنها حاضرة وتجرية منظمة تنظيما مطلقا تحتل وتنكذ كل قطعة مكانها فيها ، والنتيجة التى نصل إليها أن هناك تجرية مطلقة ، ويتحقق وتنكذ كل قطعة مكانها فيها ، والنتيجة التى نصل إليها أن هناك تجرية مطلقة ، ويتحقق وتنكذ كل قطعة مكانها فيها ، والنتيجة التى نصل إليها أن هناك تجرية مطلقة ، ويتحقق

<sup>(</sup>١) د . حسن حنفي : مقدمة لعلم الاستغراب ، صـ ٢٧٣

وجود حقيقة مطلقة ، من نفس المحتوى الحاضر فى هذه التجربة المطلقة ، أو بوصفه نوعا من اللزوم المنطقى لوجودها . وترتبط هذه التجرية المطلقة بتجربتنا ، ارتباط الكل العضوى بأحزائه .. (١)

ولكن ماذا عن الصعوبة التي تواجه كل فلسفة مثالية تقول بالمطلق ؟ ، أيمكن التجربة الفردية أن تكون ممكنة في ظل القول بوجود التجرية المطلقة ؟ يرى رويس أن هناك بعدين الحقيقة ، وهما الإرادة والفكرة ، والتقدير والوصف ، وعالم المعانى الداخلية والخارجية ، فعل القصد وفعل الإشارة والمعانى الداخلية والخارجية ليستا إلا طورين لغرض واحد فمعانينا الباطنية إرائتنا وغاياتنا ، تحتاج إلي التحقق تحققا خارجيا . والمعانى الخارجية ، تحتاج لأن تكون ملائمة ومشبعة ومرضية لمعانينا الباطنية ، والفكرة حلقة وصل بين المعانى الباطنية والخارجية . والواقع الخارجي ما هو إلا عبارة عن غاية ، ومثل أعلى أو هدف نتجه إليه مقاصدنا فالحقيقة المطلقة ما هي إلا التحقق الموضوعي لاهدافنا الفردية وغاياتنا ومعانينا الداخلية . (١)

وهنا قد يتسائل الفرد هل من المكن أن يكون اللامتناهى موجودا بالفعل؟ ألا يعتبر اللامتناهى علامة على عدم المعقولية في الوجود؟ هنا يلجأ رويس إلى المنطق الرياضي واكتشاف قيمة الفكرة الرياضية السلسلة اللامتناهية فحاول أن يبرهن في كتابه العالم والفرد، الجزء الثاني، على أن اللامتناهى ليس علامة على اللامعقولية، وإنما علامة على السياق الكامل، وعلى السلسلة المنظمة تنظميا صحيحا.

والمعرفة نوعان : معرفة بالوصف ومعرفة بالتقدير . وليس هناك تقرقة بين العملية المعرفية وأدواتها من جهة الإرادة من جهة أخرى . فمصادر المعرفة ثلاث : الحس والعقل والإرادة ، ولذلك يعتبر التصنيف الثنائي للمعرفة الذي يقصر المعارف على مدركات حسية وتصورات تصنيفا ناقصا ولابد من وجود عنصر ثالث للمعرفة ، فالمعرفة مدركات حسية وتصورات وتأويلات وبذلك يدخل رويس الإرادة ويعطى لها دورا أساسيا بوصفها عنصرا ثالثا لعناصر المعرفة ، فالمعرفة نشاط إيجابى ؛ إذ يقوم الفرد ، بعملية تنظيم وتعديل

Josiah Royce: the Conception of God pp . 42-44-189 (\)

<sup>(</sup>٢) د . أحمد الأتصاري : فلسفة الدين ، صد ٢١٠

للانطباعات الحسية التي يستقبلها من الخارج ، فتحدد المعرفة حسب رد الفعل ، الذي يتم استقباله ، وتتضمن كل عمليات الفكر نوعا من رد الفعل تجاه المادة الخام التي يتم الحصول عليها من الخارج ، فلا يتحول الانطباع الحسى إلى أفكار بدون إنتباه ، ولا يتم تحقيق المعرفة بدون الانتباه داخل العقل الفكرة المراد تحقيقها . ويؤثر الإنتباه على الحالة العقلية وعلى توجيه قوى العقل لإدراك العلاقات المرتبطة بموضوعه . ولما كان الانتباه لا ينفصل عن الإرادة ، فإنه يستحيل فصل المعرفة عن الإرادة ، ويؤكد رويس أن ليس هناك حقيقة خارجية ، تأتى من المعطيات الحسية ، وإنما يبنى الفرد في داخله فكرة عن العالم الخارجي الذي يرغبه ، فيبني الإنسان عالمه ويختار الروح التي تفحص خبراته ، أن الخارج لا يشكل أفكاره وعالم (١) الخارج لا يشكل أفكاره وعالم (١)

يرفض رويس الفصل بين الذات والموضوع ، أو ما يسمى بعلاقة الفكرة بالموضوع في نظرية المعرفة فالحكم بصحة أو خطأ فكرة ما ، لا يتوقف على وجود أو عدم وجود الموضوع المستقل ، الذي تشير إليه الفكرة في الخارج ، وإنما يتوقف على فعل التفكير ، التي تتم بواسطة اختيار الموضوع ، التي يجب أن تشير إليه الفكرة ، فلا توصف فكرة ما بالصواب أو الخطأ ، إلا بالإشارة إلى الموضوع الذي تكون الفكرة قد قصدت اختياره بوصفه موضوعا لها فبدون العمل الذي تحدده الفكرة لنفسها ، فإنها لا تسكون صادقة وكانبة . فالفكرة لها معنى داخلى ومعنى خارجى ، وليس هناك تتاقض بينها ، لأن المعنى الخارجي الفكرة ، يكون في حقيقته ، عبارة عن جانب لمعنى باطنى مكتمل (٢) . فإذا كانت الأقكار تجسيدا ناقصا للإرادة ، فإن العالم الخارجي الواقعي ، يكون التجسيد الكامل لها (٢) لمعرفية ، تميزت بالتأكيد على أن المعرفة الوصفية ، ليست المعرفة المعرفية ، تميزت بالتأكيد على أن المعرفة الوصفية ، ليست مزجا من كانط وشوينهور ووليم جيمس ، أو توفيقا بين التجريبيين والعقليين من حيث

Josiah Royce: The Religious Aspect of Philosophy p . 327 (1)

Josiah Royce: The World and Individual, vol. 1, PP. 31 (1)

lbid: P 36 (r)

مصدر المعرفة ، والواقعيين والمثاليين من حيث نتائج المعرفة ، فجمعت بين الحس والعقل ، بين الوصف والوجوب .

ويرى رويس أن التعارض بين الإدراك الحسى والتصور قد سيطر على تصنيف العمليات الفكرية طوال تاريخ الفلسفة ولئن كانت هناك بعض المحاولات المزج بينها ، فإنها جاءت غامضة وباقصة ويرى روبس ضرورة وجود التؤيل أو التفسير ، كنوع ثالث لمعرفة الموضوعات ، التي لا يمكن إبراكها ، إبراكا حسيا أو تصورها والتأويل موضوعاته وأنواته وهو عملية معرفية مستقلة ، لا تتحقق بنونها معرفة الفرد لذاته أو للأخرين ، أو يمكن قيام علاقات روحية واجتماعية بدونه ، وتقوم هذه العملية المعرفية على أطراف ثلاثة ، تشمل المفسر والموضوع والمستغيد ، إنها عبارة عن مناقشة وليست عملا فربيا (١) وتعتمد هذه العملية العقلية على المقارنة بين فكرتين ، والوصول إلى الفكرة الثالثة التي تتوسطها وغالبا ما نستعمل كلمة حيس الوصول إلى هذا النوع من الفكر ، فالمقارنة تؤدى إلى رؤية الطول ، واكتشاف الوسائط والوحدة ، فهي أساس العملية المعرفية ، التي يتم بها فهم الحياة والتعامل معها. ويعتمد التأويل على ما يسمى بإرادة التؤيل ، التي تظهر لدى المؤول كرغية في الاعتداد بالنفس وتحقيق نوع من الوحدة الذائمة إن من بسمى التؤويل يكون ساعيا لتكوين ما يسمى بمجتمع التؤيل من النفوس الثلاثة وإن كان مخلصا في تأويله ، ومحبا للحقيقة فإن دافعه التأويل ، يكون دافعا روحيا ، يهدف لتخطى الفحوات سن هذه النفوس الثلاث ، ويذلك تكون الغاية من التؤبل مرتبطة بمثال أخلاقي ، بتمثل في تحقيق الفهم المتبادل ، وتكوين المجتمع الروحي <sup>(٢)</sup> .

فإذا ما نجع الفرد القائم بالتؤيل ، واكتسب الرؤية الشاملة ، التى تحافظ على استقلال كل طرف من أطراف التؤيل ، لأنها رؤية من أعلى لا تؤدى إلى التداخل ، فإنه يحقق إشباعا للإرادات الثلاث المستركة فى التؤيل ، ويشكل ثلاثتهم ما يسمى بمجتمع التؤيل أو جماعة التفسير ، يجمع بينهم هنف واحد ، تجاه حدث ما ، توجه له جهود كل

Josiah Royce: the religious Aspect of Philosophy p. 32 (1)

Josiah Royce: the world and Individual, vol., I, pp. 31 - 35 (1)

المشتركين في التأويل ، يعمل الكل لتحقيقه ، ويراه هدفا مستقبليا ويستطيع كل فرد منهم تبديل دوره في مجتمع التأويل تبعا لرغبته فيستطيع كل فرد القيام بدور المؤول ، ويعتبر القائم بالتفسير روح المجتمع ، ويصبح سيده وخادمه في الوقت نفسه ويرى رويس أن البشرية لا تحتاج إلا إلى مجتمعات التؤويل لتحقيق الخيرية والمحبة كذلك في مجال العلم لا يكتسب أي كشف علمي صفته العلمية إلا إذا حصل على موافقة أعضاء المجتمع العلمي ، فوجود مجتمعات التأويل يعد ضروريا لفهم علاقة الأفراد بموضوعات العالم الخارجي ، فوجود مجتمعات التأويل يعد ضروريا افهم علاقة الأفراد بموضوعات العالم الواقعي تفسير وحل لهذا الموقف وإشكاليته ، لذلك فالعالم الواقعي مجتمع تأويل . ولما كانت عملية التأويل ، تتضمن سلسلة لا نهائية من أفعال التفسير ، وتعترف بتنوع واختلاف النفوس التي يفسر بعضها بعضا بالتبادل ، ويكون العضو الرئيسي روح المجتمع ، فإن الكون كله مجتمع تأويل ، وتوحد حياته كل الاختلافات الاجتماعية وكل المجتمعات الإنسانية ، وتدرسه العلوم الاجتماعية والتاريخية ، ويصبح تاريخ الكون تاريخ المجتمع التأويلي كله (١)

وعندما قالت المسيحية بالأمل في مجتمع محبوب ، فإن مثل هذا المجتمع لن يكون إلا مجتمع تأويل ، وأفضل تعبير عن الكنيسة المثالية التي يمكن تحقيقها في العالم الأرضي ويعد مجتمع التأويل ، أفضل وسيلة للإدراك العقلي الواضح الطبيعة الآلهية ، حيث يتم إدراكها في صورة المفسر الذي يفسر الكل ، وتحل مشكلة الوحدة والكثرة في المجتمع ، وتصبح التصورات والحوس الروحية واضحة في حياة المفسر ، يرأس ويجمع الكل ويعبر عن إرادته من خلاله ويبدو أن رويس قد حاد عن نظريته المعرفية وتأكيده على دور الإرادة الفردية في اكتساب المعرفة ، فعاد وجعل المطلق المفسر الذي يفسر الكل (٢) . كما يؤكد رويس على أهمية مجتمع التأويل لحل المشكلات الاقتصادية ، فيعرض في كتابه الحرب والتأمين ، لقيام مجتمع اقتصادي على فكرة التوسع في التأمين لأن التأمين ترابط على أمن البدأ الثلاثي للتفسير ، المؤمن عليه والمؤمن والمنتفع ، وقال بالتوسع في التأمين حتى يشمل التأمين الحروب والصراعات ويذلك حاول رويس تطبيق آرائه المثالية على

Josiah Royce: the problem of christianity, p 148 (1)

lbid., P, 150 (Y)

جوانب الحياة العملية مجتمع التؤول مجتمع يشمل كل جوانب الحياة الدينية والنظرية الفسفة والعملية .

#### رابعا : الجانب الفلسفي للفلسفة

يعد كتاب الجانب الديني الفاسفة ، سيمفونية فكرية رائعة ، متكاملة الأنغام ، تعزف ألحانها في تسلسل محكم وممتع في الوقت نفسه يستمتع بها المتخصيص وغير المتخصيص في الفلسفة ، فيجد القارئ غير المتخصص الحس المسيقي المرهف ، والديني الطبيعي الخالص الذي يشبع كل حاجة فكرية ، ويجد فيه الدارس المتخصص بغيته من استدلال محكم خال من التناقض ، ونقد وتحليل لطبيعة المثل العليا ، والنظريات التي تفسر العالم . والكتاب في عجالة ، قد يعرف القارئ تفصيلاتها فيما بعد وينقسم إلى جزئين رئيسيين . يتناول الأول منهما: البحث في طبيعة المشكلة الخلقية ، والمثل العليا التي نحيا بها: ونحتك بها في حياتنا اليومية فيدرس موقف الفهم العام والفلسفات من النظريات الأخلاقية يناقش الفلسفات التي قالت بالواجبات الأخلاقية والضمير وينتهي إلى حالة من الشك، تدفع الإنسان إلى التشاؤم الخلقي فلا يستطيع التياران الرئيسان في الفلسفة ، أي تيار الواقعية رتيار المثالية حسم المسالة الأخلاقية فيُّوحد الواقعي بين ما هو كائن وما ينبغي أن يكون والمثالي لا يعبر إلا عن رغبات شخصية يضعف إثبات واقعيتها وصحتها دون الوقوع في التناقض ولا تصلح مناهج العلم في تحديد المثل الأعلى ، وإن كان العلم وأدواته ، يعد من أفضل الوسائل ، لتحقيق هذا المثل الأعلى بعد اكتشافه . يكتشف رويس حقيقة كامنة في قلب الشك الخلقي والتشاؤم فتظهر البصيرة الخلقية التي ترشد الإنسان نحو المثل الأعلى الذي يسعى لتحقيق الإنسجام بيت غايات الأفراد ، وبين الإرادات المتصارعة ، وتحديد الواجبات الطقية (١) وينتهى الجزء الأول من الكتاب ، بالتساؤل حول المطلب الإنساني الأزلى عن ما هو الدليل على صحة هذا المثل الأعلى ، وهل هناك حقيقة ببنية تسكن العالم ، وتؤكد الفرد أنه يسير في الطريق الصحيح ؟

ويبدأ الجزء الثاني من الكتاب ، بعرض النظريات التي تبحث عن هذه الحقيقة البينية

<sup>(</sup>١) د . أحدد الأنصاري : فلسفة الدين عند جوزايا رويس ، رسالة بكتوراه – جامعة القاهرة ١٩٩٧ هـ ٢٢٥٠

في العالم والتي تتناول الطبيعة الإلهية . فهناك عالم القوى وعالم المسلمات ، والمقصود بعالم القوى النظريات التي تقول بخلق العالم وترده إلى قوى واحدة أو متعددة ، فالعالم مخلوق جامد لا حياة فيه ، وينتهى رويس إلى رفض هذا التصور العالم ، لما يتضمنه عالم القوى من متناقضات . وينتقل إلى نراسة عالم المسلمات ، عالم كانط ، فيقارن بين مسلمات العلم والمسلمات الدينية ، ويبحث عن سبب نجاح مسلمات العلم وفشل المسلمات البينية ، ويكتشف ضرورة وجود أساس بعيد هناك ، يكمن وراء عالم المسلمات فيفترض طريق المثالية ، وضرورة وجود عقل شامل لا متناهى ، يكشف عن نفسه في العالم ويعد العلم مظهرا له ، ويعد وجودا أساسيا لتصور العالم ، ويستمد منه الإنسان الفاصل صاحب البصيرة الخلقية عونا دينيا ويبرر في نفس الوقت مسألة خيرية العالم بالرغم من مظاهر الشر الجزئي فيه وينتقل "رويس" خطوة تلو الأخرى ، في إستدلال محكم ، لإثبات الوجود الفعلى لهذا العقل الشامل فيبدأ بالشك في وجوده ، ويخرج من الشك ، بضرورة وجوده ، بوصفه شرطا ضروريا الخطأ في الأحكام . فيثبت صحة هذا الفرض ، ويناقش الإعتراضات التي يمكن أن توجه إليه . وينتهي إلى القول بأن هذا العقل الشامل اللامتناهى ، هو إله المثالية منذ أفلاطون . ومن الشك فيه يكتسب الإنسان البصيرة الدينية ، التي تتولد لديه من هذا الشك فالمثالية هي الدين الكلي الشامل . فهل كان "رويس" موفقا في منهبه الفلسفي ، وهل جاء بين المثالية بينا طبيعيا يحوى الأبيان كلها ، أم أن هذا البناء الفلسفي ما هو إلا صورة جديدة للمسيحية ؟ ، وبذلك يكمل رويس ما بدأه "هيجل" على طريق تعقيل المسيحية .

وربما يشعر القارئ في نهاية الرحلة ، أنه أمام بين عقلى طبيعى جبيد ، أو أنه لا يرى إلا صورة جبيدة ، لآراء قليمة ، ولأبيان تترنح ولا تستطيع الصمود ، وتحاول أن تبعث من جبيد ، بعد أن وجهت نظريات التطور الشكوك في أسسها ، وهدم العلم الكثير من أفكارها ، وأثبتت الحياة العملية عدم جنواها ، ودللت الصراعات والحروب على ضالة قيمتها ، أو عدم صلاحيتها لإشباع الحاجات الضرورية للإنسان وقد يرى في الكتاب محاولة لانتشال الأخلاق من حيرتها ، وتخليص المثل العليا من تضاربها ، ولوضع نسق أخلاقي جبيد ، ومثل أعلى يعطى لكل فرد قيمته ، ويصيرة خلقية تهدى إليه ، نظرية في العالم تثبت صلاحيته ، وتعين الفرد على تحقيقه ، فلا يجد أمامه إلا فلسفة خلقية ، تحاول أن تستبدل الأخلاق بالدين ، فلا يكون "رويس" إلا فيلسوفا كانطيا ، جعل فكرة « الإله» ضمانا لمبدأ الواجب الأخلاقي ، وإن كان قد أصبح مبدأ الولاء من أجل الولاء .

وفي النهاية ويصرف النظر عما قد يشعر به القارئ بعد رحلة مضنية من الاستدلال ،

وجهد لفهم المعانى الحقيقية التى قصدها رويس ، وسواء توصل إليها أم لا ، أو جاءت متضامنة مع معتقداته أو مخالفة لها ؛ فإنه لن يشعر بالندم على هذه المعاناة ، وبلك المشقة ، فالفلسفة التى لا تقدح زناد الفكر لا قيمة لها والتى تقدم عقائد دوجماطية ، دائماً ما يسبهل هدمها أن الفلسفة الحقة تنبت من الشك ، متلما تنبت الورود بين الأشواك ، فتثبت أن فى الموت حياة ، وفى الجامد روحا وعقلا ، وفى الشكوك يقينا ، وفى الأخطاء دليل على وجود العقل المطلق ، والشر جزءا من خير كلى ، والعالم حامل لعقل وفكر ، وتجسيد لمعقولية تسرى في جنباته ، فيشعر الإنسان بالثقة فى نفسه ، وفى مثلة الخلقية وعالمه ويتخلص من عوائق البناء ، ويسعى فى العالم يحيا فيه ويبنى ، فالعالم ليس كائنا جامدا هناك ، ويحق لكل إنسان بناء العالم الذى يرغبه ، فريما تكون قراءة هذا الكتاب ، معينا لنا فى بناء عالمنا العربى الذى نحلم به وبسعى لتحقيقه .

وأخيرا بقيت كلمة عن المشكلات التي واجههتها ترجمة هذا الكتاب ، والحلول التي تم اقتراحها لحل هذه المشكلات إذ جاءت مؤلفات جوزايا رويس " شبيهة بمؤلفات "هيجل" ، تثير مشكلات لغوية أمام كل محاولة لنقل كتاباته إلى لغة أخرى وهذه الصعوبات تكون أشد في حال اللغة العربية التي لا تربطها بلغة رويس ، أو باللغات الأوروبية عموما ، أي وجوه مشتركة . وفيما يلى قائمة ببعض الألفاظ التي ظهرت مثيرة لإشكالات ...

لفظ " insight "، يمكن ترجمته بمعنى الحدس أو البصيرة ، و ترجمته إلى افظ البصيرة أقرب المعنى الذى قصده "رويس" ، حيث قد يفهم من لفظ الحدس عدم التدخل الإرادى ، بينما لفظ البصيرة يكون أقرب لمعنى الدور الإيجابى الذى يترتب عليه إكتساب الفرد لمصدر معرفى جديد كذلك لا يكون الحدس مسبوقا دائما بالشكوك ، بينما البصيرة معرفة تنبثق وسط الشكوك فالشك أول مراحلها بالضرورة الحدس قد يحمل معناه الكشف المفاجئ أو الإلهام ، أما البصيرة فتسبقها خطوات نقدية واستدلالية ، تضع الفرد على قمة الشك والتشاؤم قبل اكتسابها .

يستخدم لفظ "meaning" بمعنيين ، أقربهما لفظ معنى ، ولكن هناك حالات أخرى تخفف فيها الترجمة ، وفي هذه الحالات يتم استخدام لفظ هدف ، و سيجد القارئ في مواضع متعددة ضرورة هذا التصرف .

- يترجم لفظ " uniformity " عادة بالانتظام أو اتساق أو تماثل أو وحدة الصورة

بالمعنى الحرفى ، ولكن عندما يتم استخدامه لوصف الطبيعة وقوانينها تتم ترجمته بلفظ اطراد أو بالظواهر المتكررة والستمرة في الطبيعة ، وليس بمعنى وحدة الصورة .

- يستخدم المؤلف كلمة " Thought " بمعنيين الأول الفكر والثانى العقل ، ولكنه لا يقصد العقل بوصفه كيانا مستقلاً في مقابل الحس أو المادة ، وإنما بالمعنى الذي قصده هيجل ، أو المعنى الواسع والعام .
- المعنى الشائع لكلمة "community" المجتمع المحلى أو الجماعة ، ولكن المؤلف يستخدم اللفظ بمعنى واسع حتى يشمل المجتمع الإنساني كله أو مجتمع المؤمنين .
- لفظ الواقع والواقعية Reality يثير كثيرا من الإشكالات ، الأمر الذى يتطلب ترجمته أحيانا بلفظ الحقيقة ، وأحيانا بلفظ العالم الخارجي ، وأحيانا بلفظ الطبيعة ، وكان على الترجمة مراعاة ذلك .
- كلمة " infinite " تترجم عادة بلفظ اللامتناهى ، ولكن المؤلف يستخدمها أحيانا كثيرة بمعنى اللامحدود ، وأحيانا بمعنى المطلق ، وأحيانا بمعنى الأزلى ، أو السرمدى ، وكانت الترجمة تراعى هذه المعانى حسب السياق الذى تأتى به .
- لفظ cenception اللفظ الشائع له إدراك نهنى ، أى معرفة الكلى ، من حيث إنه متميز عن الجزئيات التي يصدق عليها ، ويالحظ أن المؤلف يستخدمه كثيرا بمعنى المفهوم .
- يستخدم لفظ " Process " بمعنيين أقربهما لفظ عملية ، ولكن هناك حالات تخفق فيها الترجمة ، ويتم استخدام لفظ تيار أو سياق أو مسار التعبير عن المعنى المقصود .
- لفظ الترنسدنتال «Transdantail » لم تتم ترجمته إلى لفظ عربى مقابل ، حيث لا يؤدى لفظ " الستعالى" إلى المعنى الذي قصده كانط باللفظ .

والواقع أن هذه الإشكالات ليست الهحيدة التي واجهتها الترجمة لهذا الكتاب، وإنما تم الاقتصار على الأمور التي ، يحتاج التمسرف فيها إلى تبرير خاص ؛ إذ كانت هناك بعض المشكلات المتعلقة بنقل المؤلف لبعض الفقرات التي كان ينقلها من مؤلفات أخرى ، ريما التعليق عليها أو للاستشهاد بها على صحة فكرته ، أو لكي يستعين بها الشرح الفكرة التي يريد التعبير عنها ، فكانت هناك نصوص مطولة باللغة الألمانية والفرنسية والبونانية والمسكلة أن المؤلف لم يصاول ترجمة هذه النصوص إلى اللغة

الإنجليزية الأمر الذى يشكل صعوبة فى فهم هذه النصوص خاصة للقارئ العادى ، وأحيانا كثيرة لا ينكر مصادرها ، ويكتفى بنكر اسم الشاعر ، إن كانت شعرا ، والفيلسوف إن كانت فلسفة .

كذلك يمكن القول ، إن لغة الكتاب مالت في بعض الجوانب إلى الغموض والإبهام ، فجاءت في مواضع كثيرة أشبه بلغة المدرسة الرومانسية ، حقيقة إن الكاتب لم ينكر تأثره بالحركة الرومانسية ، إلا أنه قد مزح بين لغته الرومانسية ولغة التصوف إن جاز هذا التعبير ، فحاد الكاتب عن الأسلوب المنطقي المحكم الذي اعتمد عليه في تفسير الكثير من مشكلات الفاسفة الدينية ، مثل إثبات وجود الله ، وحل إشكالية خلود الفرد الإنساني ، ومشكلة الموت من جهة أخرى ، يلاحظ شغف الكاتب بالإسهاب والتطويل في عرض الأفكار ، حقيقة قد يعد ذلك جائزا بغرض التوضيح ، إلا أنه كان يؤدي في معظم الأحيان إلى ضياع الطريق من القارئ ، الأمر الذي أدى بالفيلسوف إلى اللجوء التكرار حتى يذكر القارئ بما قد يكون قد تاه عنه في تتبعه الجزئيات . والواقع أن مثل ذلك النهج كثيرا ما يوقع القارئ في الحيرة ، فيعيد القراءة حتى يمسك بأطراف سلاسل الأفكار مرة تلو

الكتاب في مجمله كتاب في فلسفة الدين ، ولكنه قصر اهتمامه على المطلق ، فجاء أشبه بكتب علم أصول الدين الإسلامية وكتب اللاهوت المسيحي وأقرب إلى أفلاطون في بحثه عن المثال و أوغسطين في بحثه عن الحقيقة الكاملة . جاء حديثه عن العالم من منطلق البحث عن الحقيقة الدينية ، واعتبره عالم القوى ، وعالم الشك ، وبالتالي لا يمكن أن يمدنا بحقيقة دينية ، وحول العالم إلى مجرد مظهر لعقل مطلق ، فغاب مفهوم الطبيعة الحسية ولمائدية ومثلما غاب مفهوم العالم المادي والطبيعة ، غاب مفهوم الإنسان الموجود الواقعي وكأن رويس قد توقف عند مرحلة الأنا أفكر ، وأهمل الأنا الموجود الواقعي ، أي الإنسان بوصفه وجودا واقعيا ووعيا وانفعالا ، بل قال "رويس" بأن الفرد الجزئي أو مفهوم الفردية ما هو إلا مفهوم افتراضي ، ولا يستطيع الإنسان إدراكه إدراكاً حسياً مباشراً . وريما قد أدرك "رويس" ذلك النقد فألف بعد سبع سنوات كتاب العالم والفرد بجزئية .

وضع مفهوما ضيقا للدين ، واعتبره عبارة عن مجموعة من القواعد الخلقية ، أو نظرية في الأخلاق ، عبارة عن نظرية في العالم ، ورؤية الأشياء ، تخدم هذه النظرية

الأخلاقية ، إلى جانب وجود حماس وعاطفة تجاه هذه النظرة الأخلاقية ، فعالج الشق الأول والثانى ، وأهمل الشق الثالث ، وبالتالى يتناقض الأساس الذى وضع عليه دينه المثالي ، فأهمل الجانب الروحى للدين ، وقصره على نظرية فى الأخلاق ونظرية فى رؤية الأشياء . كذلك من الواضح أن الشق الأول من الكتاب ، ما هو إلا نظرية كانط الأخلاقية فى الواجب والشق الثانى ما هو إلا محاولة للبحث عن حقيقة مطلقة وراء الظاهر ، وبالتالى ما هو إلا محاولة لبحث عن العالم المثالى إلى ما وراء العالم ما هو إلا محاولة لبعث أفلاطون من جديد فى بحثه عن العالم المثالى إلى ما وراء العالم الحسى المتغير . كذلك اعتماد رويس على المنهج الشكى لا يقدم جديدا حقيقة إنه يحاول أن يبين قيمة الشك ويدافع عنه ، إلا أن هذا المنهج ما هو إلا تكرار المنهج الشكى القديم .

جعل الحقيقة الدينية لا تتوفر إلا الخاصة فحنر القارئ العادى ، ونبه إلى خصوصية الدين المثالي الذي ينادي به ، وكانه يحاول أن يجعل الحقيقة الدينية والوصول إليها حكرا على المثقفين وأصحاب الفكر المنطقي ، فالحيس البيني حيس عقلي . وبالرغم من تأكيده على الحدس الديني والأخلاقي ، فمن الواضح أنه دين العقل المنطقي وليس دين الفطرة ولئن قال رويس بالبصيرة الدينية ، فإنه لا يتم معرفة المطلق واكتشافه إلا بعد السير في سلسلة طويلة من الشكوك والتشاؤم ، فيكتسب الفرد منها البصيرة الظفية ، ويؤمن بضرورة نشرها بين الناس ، لأنها تحقق التناغم بين مثلهم العليا المتصارعة ، ينتقل بعد ذلك الكشف عن الحقيقة الدينية ، فلا يجدها في العالم الحسى عالم القوى والشك ، ولا في عالم المسلمات الكانطية ، وإن كان عالم المسلمات يمهد لها ويجدها في عالم الفكر المثالي أن المثالية ، فهي الدين الكلي الشامل ، دين كل العصور لذلك يطالب رويس القارئ ، بقطع هذه الرحلة الطويلة وسط عوالم الشك والظن والتشاؤم ، حتى يصل إلى عالم الحقيقة الدينية ، وكأننا نعود إلى أفلاطون في جدله الصاعد والهابط ، أو إلى ديكارت في رحلته من الشك إلى اليقين ، أو أبي حامد الغزالي في كشفه للحقيقة الدينية لم يتصور رويس أن هناك ما يسمى بدين الفطرة الإنسانية ، الدين المباشر الذي يستطيع الإنسان العادي البسيط الإيمان به مباشرة ، يصل فيه الإنسان إلى معرفة الله معرفة حبسية مباشرة ، دون الاعتماد على شواهد حسية ظنية أو عقلية منطقية .

أدلة وجود الله ، التي اعتمد عليها رويس ليست أدلة جديدة ، وإن كان رويس قد صرح بأن مطلقه لا يحتاج إلى أدلة تقليدية ، بعد إثبات كانط لفشلها ، إلا أنه عرض لنفس

الأدلة التقليدية بصورة غير مباشرة (١) وإن كانت الجدة التي جاء بها في دليل استحالة الأخطاء لإثبات وجود الله ، أو ما يسمى بدليل الخطأ ، وكيف لا يمكن اكتشاف الفرق بين الصواب والخطأ ، واستحالة وجود الأخطاء ، بدون وجود الله ، إلا إنه ماذا يحدث عندما لا يخطئ الإنسان ، أين يكون الله في لحظات اليقين ، أيفقد فيها الإنسان الإحساس بوجوده ؟

حقيقة إن الدليل المعرفى يعتمد دائما على وجود اليقين أو الحقيقة المطلقة ، ودليل رويس يعتمد على وجود الخطأ ، واستحالته المنطقية ، ولكن أين القاعدة وأين الاستثناء . إن كان الخطأ دليلا ، فالمطلق استثناء . ولابد أن تأتى لحظات نصيب فيها وجوده ، وهي لحظات اليقين ، وبالتالى يفقد صفة الإطلاق . لذلك من الواضح أن هناك شرطين لإقامة الدين المثالى ، الأول لا يدركه إلا مجموعة خاصة من أصحاب الفكر الفلسفى ، والثانى لابد من وجود الأخطاء لاكتشاف المطلق ، الأول يجعل دين رويس دين القلة والثانى يجعل المطلق نسبيا ، ينفى في لحظات اليقين .

وائن كان رويس بحكم مثاليته يهاجم المذاهب الواقعية ويرفض الوجود والمستقل ، فإنه كان أقرب إليها في إقراره بنسقه الفلسفي المحكم لمعرفة الحقيقة الدينية . وإن كانت الواقعية لا تقتصر على الوجود المادى أو الروحى المستقل وتمتد لتشمل وجود الأفكار والأنساق الفكرية المستقلة ، فإن النسق الفلسفي الذي بني عليه رويس موقفه التوفيقي نسق واقعى ، فيعترف بضرورة وجود البصيرة الخلقية ، على الأقل لدى فرد واحد ، يقوم بنشرها ، ولكن ما الدليل على وجودها ؟ وبذلك لا يسلم رويس من نقد الواقعية لفكرة الضمير أو الواجب أو الحاسة الخلقية التي قال بها المثاليون ، كذلك يؤكد رويس الوجود الراقعي للقانون الأخلاقي في كل دين مهما كانت ملته ويصرف النظر عن نوع العقيدة ، وبالتالي ينسب للقانون الأخلاقي وجودا مستقلاً بذاته في الأديان . وأخيرا لعل هذه وبالتالي ينسب للقانون الأخلاقي وجودا مستقلاً بذاته في الأديان . وأخيرا لعل هذه الترجمة ، تعد جهدا متواضعا ، يضاف الجهود الكبيرة التي تبذل في الأونة الأخيرة ، لتعريف قراء العربية بالفلسفة المعاصرة .

د . أحمد الانصارى القبة ، فيراير ١٩٩٩

<sup>(</sup>١) د ، أحمد الأتصاري : فلسفة الدين صد ٣٢١ .

#### تمهيد

يعرض هذا الكتاب مذهبا فلسفيا ، وتطبيقه على المشكلات الدينية . ولما كان المذهب الفلسفى ليس مجرد نسق فلسفى حر ، أو تفلسف من أجل التفلسف ، اعتمدت بنية هذا المذهب الفلسفى على طبيعة هذه المشكلات ذاتها . وقد تم اختيار هذه المشكلات الدينية موضوعا للدراسة ، لأنها غالبا ما تثير التساؤلات الفلسفية المحيرة ، ولذلك تستحق إخلاصنا وتقديم أفضل مالدينا .

تخاطب هذه الدراسة كلا من دارس الفلسفة المتخصص والقارئ العام ، إذ إن جزءا كبيراً منها ، يمكن أن يحظى باهتمام دارسى الفلسفة المتخصصين . لذلك كان من الضرورى أن تتضمن هذه المقدمة التماسين الأول موجه القارئ العام ، والثاني القارئ المتخصص .

يعترف الكاتب القارئ العام ، الذي قد يطلع على هذه الدراسة الفلسفية ، بأنه بينما حاول في المقام الأول عدم إزعاج أحد بمواقف سلبية رافضة غير مثمرة ، وكان هدفه إيجابيا بصورة عامة ، فإنه من جهة أخرى ، ولعدم صلته وانتمائه لأي جهة بينية ، ولا يرغب في قيام هذه الصلة ، فإنه ليس من المتوقع أن يقدم اعتذارا الأصحاب أي عقيدة أو مؤسسة بينية ، ولا يعنى ذلك الاعتراف الصريح إثارة أي نوع من الجيل أو المنازعات مع أي جهة دينية ، بل على العكس يكن كل الاحترام للأديان فإذا كان الثعلب الذي فقد ذيله ، يوصف بالحمق إذا ما تفاخر بفقدانه ، فإنه يكون أكثر حماقة ، إذا حاول إخفاء فقدانه له ، بوضع نيل زائف ، ربما يكون قد سرقه من ثعلب ميت والمغزى الأخلاقي لهذه القصة وأضح ومقبول مثلما لا يطلب الثعلب من أصنقائه محاكاته في الخسارة ، لا بطالب كاتب هذه السطور القارئ بالتخلي عن البين وليس هدفه إثارة مجادلات ومناقشات غير مثمرة ، وإنما تحقيق نوع من الفهم الهادئ والمتبادل مع رفاقه ، لمعرفة المعنى الحقيقي العميق لقيمة وأساس هذه العادة المنتشرة بيننا وهي عادة التبين ، ولا يهيف الكاتب من تقبيم هذا المنهب الفلسفي اكتساب الأنصار ، إذ قد يظهر من يتأثر بآرائه ، أو من قد يقدم أفضل منها فجل اهتمامه في هذه البراسة تحقيق نوع من التصالح أو الفهم الواضح، وليس مجرد مناقشة من يعتقدون بأن في مقدورهم تقديم مذهب ديني أكثر عمقا وأصالة من منهب الكاتب ووضع نسق فلسفى أفضل من نسقه والحقيقة أن كاتب هذه السطور،

؛ كون أكثر الناس سعادة ، إذا ما استطاع هؤلاء الناس تفسير الأمور الناقصة والرد على بَيْسُكُوك التي أثارها الكاتب أو التي قد اعتبرها سببا في غموض مذاهبهم وبتناقضها .

وينبه الكاتب القارئ العام بأن علاقة هذا الكتاب بما يسمى بالمذاهب الشكية الحديثة ليست علاقة الانسياق الكامل التام لهذه المذاهب، أو الرفض المتعسف لها. ولا يعتبر المذهب الفلسفي المثالي المعبر عنه في هذا الكتاب مذهباً لا أبريا ، بالرغم من أهمية وقيمة الشك المطلق يوصيفه عنصيرا ضروريا للتفلسف والتأمل الفلسيفي ، ولا يستند منهج الدراسة على مجرد الرفض للشكوك المثارة في عصرنا من منطلق الدفاع عن عقيدة معينة وإنما يقوم على الاعتراف بهذه الشكوك وتحليلها واكتشاف إحتوائها والتزامها بعقيدة دينية إيجابية ومهمة ، وتنطبق على السلوك والواقع . إن رفض التسليم بالشكوك ، وبوجود المشكلات الفلسفية ، يعني رفضا للتفلسف الذي يمكن أن يمارسه إنسان العصر الحاضر . ولكن يلاحظ في نفس الوقت ، أن مجرد قبول هذه الشكوك قبولا سطحيا يحول دون اكتشاف الحقيقة الإيجابية الكامنة فيما يشبه قصة الفتي الطيب الفقير الذي وجد مصباحا قديما ، يكسوه الصدأ . فلم يعره التفاتا ، والقي به في أحد جوانب منزله الخاوي ، وشعر بأن المصياح جعله أكثر فقرا مما كان عليه ، ولكن بمجرد محاولته تنظيف المصياح المسمور ، والتعامل معه بالطريقة الملائمة ، امتلأ المنزل بالنهب والفضة والجواهر النفيسة ، وفرشت له مائدة حافلة بكل صنوف الطعام والوانه . لقد ورد في خيال كاتب هذه السطور أن الشك الحديث يمكن أن يكون مثل هذه الهدية المسحورة . ويرغب في أن يبين القارئ ما قد يثبت أنه الأسلوب الصحيح أو الطريقة السليمة لاستخدام هذا الطلسم.

يستطيع القارئ الكريم أن يكمل قراءة الكتاب الأول من هذا العمل ، ولكنه قد يجد الكتاب الثانى أكثر تخصصاً وموجها إلى دارس الفاسفة المتخصص ، وللتغلب على هذه المسائة ، وحتى يتمكن القارئ من إدارك لب المنهب الفلسفى يستطيع الاكتفاء بقراءة الاجزاء التالية من الكتاب الثانى ، وهى الملاحظات التمهيدية للفصل الثامن ، وأقسامه الأولي والأخيرة ، والملاحظات التمهيدية للفصل التاسع ، والأقسام الأول والثانى والثالث والخامس ، والملاحظات التمهيدية للفصل العاشر والأقسام الأول والثانى والرابع ، والملاحظات التمهيدية للفصل الحادى عشر وخاتمته ، ثم محاولة قراءة الفصل الثانى عشر كالمناخ المناخ المناخ المناخ المتعوبات الفنية المتعلقة للمعافة المتعوبات الفنية المتعلقة المتعل

بالبرهان على مذهبنا ، ويستطيع متابعة أفكارنا والاستمتاع بها وريما قد ينفعه حب الاستطلاع إلى المخاطرة بقراءة الكتاب كله .

قد يكتشف القارئ المتخصص احتواء هذا العمل علي مذهب فلسفى لا يخلو من التميز والأصالة والاستقلالية في بعض أجزائه ، واكنه بالرغم من استقلاليته ، وخصوصيته فإنه يظل منتميا لتيار الفلسفة المثالية لمن يسمون بالفلاسفة بعد كانط . ولا يضامر المحب الحقيقي للفلسفة ، بالتظاهر بأن مذهبه الفلسفي يتصف بالجدة والأصالة إلا بالقدر الموضوعي الذي يسمح الموضوع به . وحقيقة يشعر الكاتب في أعماقه بأن ما يعرضه ، ما هو إلا نتاج قراعه لتاريخ الفلسفة وما يتنكره من هذا التاريخ ولكنه يدين لكانط ، ويقدر ما لكتسبه من قراءة فشته ، والكانتيين الجدد في ألمانيا ، ومن قاموا بإحياء المثالية في السنوات الأخيرة في كل من إنجلترا وأمريكا . ويعترف أيضا بأن عليه دينا خاصا الهجل" .

يوجد في الفلسفة المعاصرة نوعان من الفكر الهيجلي: الأول ينتمي إلى "هيجل" المثالي المتمسك بعبائه المثالية ، وبالحقائق الأساسية المثالية . وينتمي الثاني إلى "هيجل" المنطقي ، الذي يؤكد على المنهج الجدلي ، ولا يهتم بالفلسفة بقدر اهتمامه بالفكرة عن الفلسفة . لا يتعاطف المؤلف مع "هيجل" المنطقي . وأما بالنسبة "لهيجل" المثالي ، المعروف باستقلاله عن "فشته" والمثاليين الأخرين ، ويتعدد جوانب فكره بنقده لرواد الحركة المثالية في أوائل هذا القرن ، فإن المؤلف يدين له دينا كبيرا حقا . من جهة أخرى ، لا يعني ذلك إهمال الفلسفة الهيجلية يعد خطأ كبيرا أ ، فإن الاستمرار في ترديد ما قد عن أجل رفعة شأن الفلسفة الهيجلية يعد خطأ كبيرا أ ، فإن الاستمرار في ترديد ما قد تطمناه عن "هيجل" يعد خطأ لا يغتفر فإذا كان "هيجل" قد علم أو قال شيئاً فإن تعاليمه وأفكاره ، يمكن مساغتها في مصطلحات غير هيجيلية ، وإلا يتحول "هيجل" إلى مجموعة واجب الفرد الذي يعتبر نفسه على دراية كافية بفلسفة "هيجل" أن يقوم بالتعبير عنها أو صياغتها صياغة جديدة مناصة به ، إن تكرار اللغة أو المصطلحات الهيجيلية ، بدلاً من صياغتها صياغة جديدة مناصة به ، إن تكرار اللغة أو المصطلحات الهيجيلية ، بدلاً من الفكر الهيجلي ، يؤدي إلى وجو د التخمة المزعجة . اذا دعنا نشكر المفكرين من أمثال الفكرين من أمثال الميجيلي ، يؤدي إلى وجو د التخمة المزعجة . اذا دعنا نشكر المفكرين من أمثال الفكر الهيجلي ، يؤدي إلى وجو د التخمة المزعجة . اذا دعنا نشكر المفكرين من أمثال الميتاذ "جرين" الذين كانوا يتمتعوس وقدر من الحرية في التعبير عن أفكارهم عن هيجل الأستاذ "جرين" الذين كانوا يتمتعوس وقدر من الحرية في التعبير عن أفكارهم عن هيجل

بطريقتهم الخاصة . والواقع أننا نسعد لتزايد عدد من يسمون بالهيجليين الجدد ، الذين يتمتعون بدرجة أكبر من الاستقلالية . على أية حال ، على الرغم من ضخامة حجم ما يدين به الكاتب الهيجل فإنه لا يعتبر نفسه هيجيليا .

يود المؤلف الاعتراف بفضل الأساتذة "وليم جيمس" و"شادوور هودجسون" وأوتوپفليدر" و هانز فانجرو" و "أوتو ليبمان" و "جوليوس برجمان" و كريستوف سجيورات" و "أثرپلفور"، وذلك للأفكار القيمة التي اطلع عليها من قراءة أعمالهم كما يدين الكاتب بصفة خاصة للأستانين " وليم جيمس " و "جورج بالر "، في كثير من آرائه النظرية التي اكتسبها من حواراته معهما ، والآن نئتي إلى كاتبين ، لا ينتميان لمنهب فلسفي واحد ، ولكن لهما قيمتهما لدى الكاتب . الأول منهما كان من المفكرين الألمان الذين قرأ لهما الكاتب ، والثاني تركت كلماته وأفكاره أثرا في الكاتب . الأول هو "شوبنهور" مثير المتناقضات والثاني توبزه" الذي لن ينسي الكاتب محاضراته ودروسه ، بالرغم من أن ما قد يرد في هذا العمل ، يعد بعيداً ومنفصلاً عن فلسفة توبّزه" ونسقه الفلسفي .

قد يرى دارس الفلسفة أن هذا العمل عبارة عن تخطيط عام أو عبارة عن تحليل فينومينولوجى غير مكتمل الوعى الدينى ، في جانبه الأخلاقى أولا ، ثم فى جانبه النظرى ثانياً . وتقع معظم الأجزاء التى يفترض المؤلف أصالتها إلى حد ما ، في الفصلين السادس والسابع من الكتاب الأول ، وفى الفصل الحادى عشر من الكتاب الثانى ، ويمكن القول بأن كل فصول الكتاب ترتبط ارتباطا عضويا بهذه الأجزاء .

قد تبدو مناقشة مشكلة الشر، التي وردت في الفصل الثاني عشر، مشابهة بدرجة كبيرة لجانب من مناقشة نفس المشكلة في الطبعة الثانية الجديدة من كتاب "فليدر" الفلسفة الدينية . وبالرغم من أن الأفكار التي وردت في هذه الطبعة الجديدة ، كانت متضمنة في الطبعة الأولى بصورة غير واضحة فيما عدا عرض بعض التوضيحات التي وردت في الفصل الحادي عشر من الكتاب ، حيث بدا أنها على درجة كبيرة من الأهمية من وجهة نظر المؤلف يأتي العمل المعروض في هذا الكتاب ثمرة العديد من الدراسات المتفرقة . فالمسائل التي وردت في الفصل الحادي عشر ، قد سبق المؤلف محاولة عرضها في مسالته التي تقدم بها لنيل شهادة الدكتوراه من جامعة "جون هوبكنز » في عام ۱۸۷۸ . ومنذ ذلك الحين اتجه المؤلف لحاولة وضع حجج جديدة كذلك ظهرت أجزاء عدة – تعد

أجزاء أساسية من هذا الكتاب، على مراحل متفرقة، في "جريدة الفلسفة التأملية" ومجلة العقل؛ وفي مجلات فلسفية أخرى . أما الصورة أو البنية الحالية للكتاب، فقد تشكلت من مجموعة من المحاضرات حول المسائل الدينية التي قام المؤلف بتدريسها لطلبة كلية هارفارد، وإن كانت نسبة قليلة من هذه المحاضرات قد وردت في صلب هذا الكتاب لمحاولة المؤلف قدر إمكانه إظهار هذا العمل في وحدة موضوعية كاملة، وليس مجرد مقالات متناثرة.

کامبردج ۱۱ ینایر ۱۸۸۸

## الكتاب الأول

# البحث عن مثال أخلاقي

#### الفصل الأول

#### مقدمة

### الدين بوصفه نسقا أخلاقيا ونظرية

د أشك في أنك عنهما تعتقد ، فيما تطلق عليه اعتقادا صحيحا ،
 فإنك لا تعتقد بالضرورة في الله والآب والابن والروح القدس »

"هانبه "

يعرض المؤلف في الصفحات التالية آراءه الفلسفية ، ولما كان مدركا لما لهذه الآراء من دلالات دينية ، وجد أن لزاما عليه ، أن يبدأ أولا ، بعرض تصوره لمعنى الدين وطبيعته ، وصلته بالفلسفة .

فعادة ما نتحدت عن المشاعر الدينية والمعتقدات ، ولكن دائما ما نواجه صعوبة في الاتفاق حول ما يجعل هذه المشاعر وتلك المعتقدات توصف بأنها دينية . والحقيقة أن الشعور لا يكون شعورا دينيا ، بسبب قوته أو قيمته الأخلاقية ونبله ، لأنه إذا كانت قوة الشعور وقيمته الخلقية هي ما تجعله شعورا دينيا ، كانت الوطنية دينا . وإذا كان نبل الشعور كافيا باتت كل عاطفة فنية عاطفة دينية . كذلك الاعتقاد فإنه لا يكون اعتقادا دينيا فقط بسبب كونه اعتقادا في شئ يفوق الطبيعة ، فهناك فرق بين الخرافة والدين . كذلك لا يعد الاعتقاد بأن الله أعلى الكائنات ، اعتقادا دينيا . وإذا كان "لا بلاس" ، قد احتاج لأن يطلق اسم الله على افتراضه الذي أقام عليه ميكانيكيا الفلك ، كان الرمز الرياضي جديرا بهذا الأسم . وصار الله معادلة ، مثل نظرية "تايلور" وليس موضوعا لأي قداسة دينية . من جانب آخر ، قد يكون لجوهراسبينوزا ، اللا شخصي ، والنرفانا عند البونيين ، ولأي مفهوم مشابه بسواء بوصفها مذاهب تتعلق بطبيعة العالم ، أو بوصفها مثلا عليا السلوك الانساني وبالرغم من أن الدين يعد شعورا متميزا و اعتقادا خاصا ، وعاطفة إنسانية فريدة ، ولا يجوز ربطه بعناصر أخرى أقل قيمة منه ، فإننا كثيرا ما نربط الدين بموضوعات وأمور لا تمثل أي قيمة أساسية بالنسبة له . فما هو الدين إذن ؟

من الأمور المؤكدة عن الدين أنه يجب أن يكون على صلة بالسلوك ، ويستحيل وجوده بدن غاية أخلاقية يدعو لها . حقيقة قد يوجد نوع من الأديان لا يمت للأخلاقية بصلة ، واكنه يكون مثل سفينة غير صالحة للإبحار ، أو بنك مفلس ، أو منجم مهجور ، يخدع المؤمنين به ويتظاهر بإرشادهم لأخلاق معينة خاصة . فإذا ما كانت سيئة ومضللة لا يكسبها قيمة دينية ، وإنما اعتقاد المؤمنين به في قيمتها . فقد يطالب دين ما المؤمنين به قتل وتعنيب أفراد القبائل الأخرى ، ولكن حتى هذا الدين يتظاهر بأنه يعلم السلوك القويم . على أية حال ، يقدم لنا الدين ما هو أكثر من القانون الأخلاقي . ولا يعد القانون الأخلاقي وحده ، أكثر إرتباطا بالدين من القانون المدنى ، إذ يضيف الدين شيئا ما للقانون الأخلاقي بنوع من الولاء والتقديس والمحبة . ويمنح الدين القانون الأخلاقي الحياة والميوية ، وقد يعتمد في تحقيق ذلك على التاريخ أو الأسطورة أو الطقوس أو أي وسيلة تشاء . فلا يقتصر دور الدين على تلقين الأوامر فقط ، بل يمنح المؤمن ذو ما يجعله يسعد بالحياة من أجله أو بالموت في سبيله .

والحقيقة أننا لم نذكر حتى الآن العنصر الذي يجعل الدين ذا أهمية خاصة لدارسي الفلسفة النظرية . فلقد بات واضحا لنا الآن إمكانية نقد الفلسفة الخلقية للإنساق الأخلاقية للأديان المختلفة ، بينما لم يعرف بعد دور الفلسفة النظرية . والواقع أن الدين غالبا ما يضيف عنصرا ثانيا . فلا يُعلم الدين فقط الولاء لقانون أخلاقي معين ، ولكن يلحظ أن الوسائل التي يستخدمها لتحقيق هذه الغاية تحوي نظرية كاملة إلى حد ما عن طبيعة الأشياء . فلا يطالب الدين بالفعل أو الشعور فقط ، وإنما بالاعتقاد أيضا . إن الدين يخبرنا عن الأشياء التي يعلن وجودها ، ويخاصة عن علاقة هذه الأشياء بالقانون الأخلاقي والشعور الديني . وقد يوجد دين لا يعترف بوجود قوى فوق الطبيعة ، ولكن لا وجود لدين بدون عنصر أو جانب نظري أو بدون تقرير لبعض الوقائع المفترضة بوصفها جزءا من العقيدة الدينية .

إنن هذه العناصر أو الجوانب الشلاتة تدخل في تكوين أي دين ؛ فيجب أن يرشد الدين لقانون أخلاقي معين ، ويجب بطريقة ما أن ينمي شعورا قويا بالولاء لهذا القانون ، وعند قيامه بذلك عليه أن يظهر ما يكون كامنا في طبيعة الأشياء ، ويتكامل مع هذا القانون ،

أو يؤدى إلي تقوية الشعور . لذلك يكون الدين عمليا ووجدانيا ونظريا ، ويعلمنا كيف نسلك وكيف نشعر وما نعتقد به ، ويعلم الاعتقاد بوصفه وسيلة لتحقيق تعاليمه بالنسبة الفعل والشعور أو الوجدان .

- r -

وأما علاقة الفلسفة بالدين ، فلئن كانت الفلسفة لا تهتم مباشرة بالشعور ، فإنها تهتم بالفعل والاعتقاد ، ويعدان من الموضوعات المباشرة النقد الفلسفى . ومن وجهة أخرى طالما أن الفلسفة تقترح قواعد عامة السلوك ، أو تقدم نظريات عن العالم ، فلابد أن يكون لها وجهة دينية . فيحتاج الدين لعقلانية الفلسفة ، ولا تتجاهل الفلسفة مشكلات الدين . واقد كانت مشكلات كانط الرئيسية عن ماذا أعرف وماذا يجب على أن أسلك ، ذات قيمة دينية لا تقل عن قيمتها الفلسفية ؛ فتسأل عن كيف يرتبط فكر الإنسان بحاجاته ، وعن الذي يوجد في الأشياء ويتحقق في أفكارنا . ولا يجب الخوف من طرح مثل هذه الأسئلة ، ولا يجب أن يتردد دارس الفلسفة في البحث عن إجابات لها ، بعد التأمل الكافي لها . والواقع أنه ليس هناك حجة لأي مفكر مخلص يهتم بدراسة الفلسفة ، في إهماله لمثل هذه الأسئلة ، بحجة عدم وجود الوقت الكافي لها ؛ فمن المؤكد وجود الوقت الكافي لديه ، ليس بوصفه طالبا الفلسفة فقط ، وإنما بوصفه إنسانا أيضا ، ومثل هذه الأسئلة تعد من المسائل الجوهرية للإنسانية التي يتعامل معها كافة الناس ، فلئن كان العامة إجاباتهم ، فلابد أن بدلي دارس الفلسفة بدلوه .

وعندما نقول يجب على المفكر احترام وبراسة هذه الأسئلة ، فيجب ألا نحسب أنه بسبب أهميتها يجب عليه أن يقدم إجابات مسبقة عنها . حقيقة تعد الافتراضات والمسلمات ، والمصادرات الأولية أمورا ضرورية للتفكير ، ولا يستغنى عنها المفكر ، إلا أن الأحكام المسبقة والاستنتاجات المتسرعة ، وتعمد إخفاء معتقداتنا وعدم إلقاء الضوء عليها ، كلها أمور لا تنتمى الفكر الأصيل . إن التفكير بالنسبة ان عبارة عن تنقية لعقوانا ، ولأن الوضوح يعد ضروريا لوحدة الفكر واتقليل التعارض ومرارة الشك ، وخلاص عقوانا من اليأس والحيرة والتشتت ، فإن مقاومة عملية التنقية الفكر ، تعد مفسدة لأفضل ما لدينا ، وخطيئة ضد الإنسانية ، وتعمد عدم الإخلاص في الفكر والتسرع في الأحكام ، يعد خرقا صريحا لأهم مقدساتنا ، إن هذه الأسئلة تعتبر ذات أهمية عظمي لنا والعالم ، ويحق

وصفنا بالجبن والكسل إذا ما تظاهرنا بأننا دارسون للفلسفة ، وباحثون عن الحقيقة ولم نعر إهتماما لهذه الأسئلة ، بل ونكون أكثر من جبناء ، إذا ما حاولنا دراستها دراسة عابرة وبدون أمانة وإخلاص .

#### - r -

لقد بلغ الفكر الديني في عصرنا حدا أثار قلق كل المفكرين الجادين ، وانتباه الكثيرين من الناس ؛ فلم نعد قانعين بما ورثناه من أبائنا ، ونسعى لتصحيح معتقداتهم ، والبرهنة على ما قد سلموا به دون برهان ، ونحقق خلاصنا بأنفسنا . ولكننا مازلنا نجهل الشكل الذي قد يتشكل به الإيمان الجديد ، بل لم نستطع حتى الآن الاتفاق على نوع السؤال الذي قد نطرحه على أنفسنا عند البدء في أي بحث بيني محدد . ويقترح بعض الناس خلع قيمة بينية لبعض الوقائع الكائنة في العالم أو لجوانب منها . وتبين مثل هذه الاقتراحات مدى غموض المسائل في عقول الناس عند الحديث عن الدين فمنهم من يرغب في عبادة القانون الطبيعي أو الطبيعة بصورة عامة . ومنهم من يجد الإنسانية الموضوع الأجدر بالتقديس الديني ، ومنهم من يؤكد بأن " اللامعروف" يشبع حاجته الدينية . وإن وضوح السؤال لدى السائل يعد في حد ذاته مكسبا ، حتى إذا لم يستطع تقديم إجابة له . لذلك نكون قد حققنا شيئا إذا عرفنا ما الذي يجب علينا البحث عنه . وقد تساعدنا تلك الاعتبارات السابقة في عملنا ، بالرغم من ضالة الاستفادة منها . ولأننا قد حاولنا أن نضع تعريفا ، لا يعبر فقط عما يقصده البوذي أو الكاثوليكي أو الوضعي أو الهيجلي بالدين ، وإنما يعبر عما قد يقصده كل إنسان في أي مكان بالدين إنهم يرغبون جميعا في أن يحدد الدين لهم واجبهم ، ويوفر لهم الحماس القيام به ، ويشير لهم إلى الأشياء الكائنة في العالم الواقعي التي يمكن أن تعينهم على تحقيق الولاء والإخلاص لواجبهم . فعنهما يصلى الناس طلبا السعادة فإنهم يعبرون عن رغبتهم في تعلم ما يتوجب عليهم القيام به الحصول على السعادة ، وعندما ينظر القديسون في أي عقيدة إلى الله بوصفه مثال الخير فإنهم يتطلعون إلى معرفة الطريق الصحيح بل إن البدائيين النين نسمع عنهم هذه الأيام وعن أديانهم البدائية ، ثلاحظ أن تلك الأديان كانت دائما ما تطلب منهم القيام بفعل ما ، وتحمسهم وتشجعهم على القيام به . وإذا ما نظرنا حولنا ، نلاحظ أن الفقراء والمعزولين والمنبوذين من الناس ، عندما يتطلعون إلى العون الدينى فإنهم يرغبون في معرفة ما الذي يتوجب عليهم القيام به لاسترداد قيمتهم وكيانهم ، ويجب أن يخضع فلاسفة الأديان لنفس الاختبار الذي تطبقه الإنسانية في كل زمان ومكان على أديانها ، فإذا حاول فرد ما تنظيم نظامنا الغذائي بنظرياته فلابد أن يكون لها موضوع واحد ، مهما كانت نظريته ، طالما يريد أن يوضح لنا ما يفيد صحتنا . وإذا طلب منا ألا نأكل شيئا إلا الناج ، فذلك خطؤه . ويظل الموضوع الحقيقي لنظرية تنظيم الغذاء كما هو وكذلك إذا ما جاءت وجهات نظر الناس ونظرياتهم الدينية متعصبة وغير كافية فإن ذلك لن يجعل موضوع النظرية الدينية أقل شمولا أو إنسانية . إن الفرد الذي يقدم لنا مذهبا دينيا لابد أن يكشف لنا عن قانون أخلاقي وحياة وجدانية ، وعن نظرية تتعلق بطبيعة الأشياء وبأقل من ذلك لن نستطيع الاقتناع بمذهبه لا يعني ذلك أننا نطلب منه معرفة شاملة ، أو التظاهر بسعة معرفته بالعالم ، وإنما لابد أن يعرف شيئا ما ، قدرا منه ، ولابد أن يكون ذلك القدر ذا قيمة محددة .

واصبياغة الموضوع بصورة أخرى نلاحظ أن الفلسفة النظرية تحاول قدر إمكانها معرفة العالم الواقعي وعند قيامها بذلك تكون حيادية تماما بالنسبة للنتائج التي قد تتوصل إليها لا يحق لها أن تتذمر أو تصاب بالهلم إذا ما حصلت على حقائق مفزعة ، وإذا لم تجد في العالم إلا الشر ، فيجب عليها أن تقبل تلك الحقيقة بهدوء ، وتعرضها دون مدح أو ذم ، فلاهم الفلسفة النظرية إلا محبة المعرفة ، ولا تخاف إلا من الوقوع في الخطأ ، ولا أمل لها إلا في الاتساق المنطقي ، أما الفلسفة الدينية فإنها تحوى موضوعات أخرى إلى جانب تلك التي تتناولها الفلسفة النظرية ، وائن كانت الفلسفة الدينية لا تجرؤ على معارضة الحقائق التي قد تؤسسها الفلسفة النظرية ، فإنها تهدف دائما إلى شيئ آخر فوق أو أعلى من منها . فتسعى لمعرفة قيمتها ، وتمد العالم باهتمامات أخرى بالإضافة للإهتمامات النظرية فهي تريد أن تعرف ما الذي يوجد بالعالم ويستحق العبادة والتقديس مثل الخير ، فلا تسعى الحقيقة فقط ، بل الحقائق الملهمة الروح . فتضع تعريفها لمعنى الخيرية والقيمة الخلقية ، ثم تسال هل هناك شئ في العالم جدير بالإجلال ؟ ولا تضع حدودا لمطالبها ، ولا تقنع إلا بالأفضل ، إنها تسال بمجرد أن تضع مثلها الأعلى القيمة ، أيوجد في أي مكان في العالم شيّ حقيقي له قيمة مطلقة ؟ فإذا لم تتمكن من الوصول إليه ، فقد تقنع بما هو أقل . وتسال : ما أعلى الأشياء قيمة في العالم ؟ ولئن كانت لا تبحث عن الحقائق ، فإنها تهتم بالحكم عليها . ولا تقنع بمجرد الإيمان الأعمى ، بل تطالب بالحقيقة

الفعلية مثل الفلسفة النظرية ، و لا ترى في هذه الحقيقة إلا مجرد مادة لأحكامها المثالية ، فتبحث عن المثالي بين هذه الحقائق . . .

ونسأل القارئ مرافقتنا الصفحات التالية لمعرفة كيف تحقق الفلسفة الدينية غايتها ، وإن كنا لا نقدم معالجة كاملة للموضوع ، وإنما مجرد مجموعة مقترحات ، أردناها واضحة وحافزة للقارئ وربما معينة له على بناء منهبه الفكرى الخاص .

- £ -

عادة ما يشوب منهج وروح البحث الذي يتبعه الناس في دراسة هذه المسائل الدينية نوع من التحيز والميل إلى الأحكام المسبقة ، الأمر الذي يحد من نجاحها ، لذلك كان من الواجب علينا أن نلقى مزيدا من الضوء على هذا الموضوع . هناك موقفان متطرفان ، بجب الحذر منهما تجاه الفاسفة الدينية : الأول موقف الحياد بسبب الرفض النوجماطيقي ، والثاني الخوف الذي ينتج من الاحترام والتبجيل الزائد الموضوعات الدينية . فغالبا ما ينظر الشاك بنوع من نفاد الصبر المناقشات الطويلة في هذه الموضوعات ، ولا يرى فيها إلا ما قد رآه " هيوم" في مقالته الشهيرة ، مجرد سفسطة وتضليل ؛ فلماذا إذن يتم إهدار الوقت في البحث عن مسائل لا حل لها ؟ فكان منهج الشاك عبارة عن عمل سريع ، وتقرير واضح عن صعوبات معروفة ، وسخرية لانعة من الفروض المتسرعة ، ثم حرق لكتب اللاهوت القديمة ، والشرود في أراض جدباء يصعب على الفلاسفة مسايرته فيها . أما من جانبنا ، فنحن نرغب في ممارسة الشُّك مثل كل الشكآك ، ونكن إعجابا خاصا لحرية الحركة التي يوفرها الشك ، ولكن مشكلتنا تكمن في أننا بعد استمتاعنا بالحرية ، وبالهواء النقى الشك الفلسفي لفترة ما ، نجد أنفسنا فجأة أمام حقيقة بينية تحتاج منا لفحص دقيق ، فالمنهج اللاأدري السهل والمختصر ليس كافيا ، وغالبا ما تشعر بضرورة إكمال الشك بالفلسفة ؛ وما إن تفعل ذلك حتى تجد نفسك مجبرا على قبول مذهب ، قد لا ينتمني بالضرورة إلى ما تعلمته من اللاهوت القديم في طفولتك ، ولكنه لا يشبع بصورة ما مشاعر بينية معينة لبيك ، كنت قد تصورت أنك قد تخلصت منها ونسيتها في أثناء مرحلة الشك ؛ فتجد نفسك مؤسسا لمنهب ديني ، تحاول أن تعرضه كما نفعل الآن . وائن جاء عرضنا معقدا وصعبا ، فإنه عرض لا يظو من التصميم النؤوب على تناول الأسئلة الصعبة من وجهات نظر متعددة .

وإذا كان المنهج الشكى لا يعد منهجا جيدا فحسب وإنما بداية ضرورية للفلسفة الدينية ، فإننا نجد أنفسنا ملزمين بآلا نتوقف عند مجرد الشك السطحى ، ولابد من الغوص

فى الأعماق ، وإن كان هناك من يرى أن المذهب اللاأسرى الحديث قد قال كل ما يمكن أن يقال عن المسائل الدينية ، وأننا لن نستطيع أن نأتى بجديد ، فإننا لا نلزمه بمتابعتنا ، وإذا لم يكن لدينا شئ جديد نعرضه فى هذا الكتاب ، ومختلف عما يتناوله الفكر اللاأسرى الشائع من موضعات ، وأكثر عمقا من الآراء الشائعة المذهب الشكى الحديث ؛ فمن الأفضل لنا أن نتوقف عن الكتابة . فلا يهدف هذا الكتاب إلى اتباع طرق الجدل القديمة مع الموضوعات السائدة فى يومنا ، وإنما يسعى إلى العودة بالفكر الشعبى العام ، فى متنوله لهذه الموضوعات إلى نمط من البحث الفلسفى الذى قد يعرفه مجموعة متخصصة معينة من الفلاسفة ، ولكنه منسى من العامة . ونستطيع القول بأن لدينا ما يمكن إضافته لهذا البحث الفلسفى وليس مجرد تكرار لوجهات نظر بعض المفكرين ، وإنما عبارة عن جهد بالسير خطوة نحو الأمام ، ومحاولة إضافة بعض الأفكار الجديدة إلى تلك التي تركها لنا كبار الفلاسفة ، وإن كنا نعلم جيدا أن مجال الاستفادة من أى فكر فلسفى فردى مستقل مجال محدود جدا .

وأما الموقف المتطرف الثاني ، موقف الاحترام والتقديس المبالغ فيه ؛ فيلاحظ أن صاحبه بيذل جهدا كبيرا حول الصيغ اللغوية والصفات والضمائر التي تتعلق بموضوعات الإيمان الديني ، ولكنه يخشى منح هذه الموضوعات أي درجة من درجات الوضوح . والمقعقة أننا نحترم هذا الموقف ، مادام أصحابه يستفيعون منه في حياتهم العملية وأعمالهم ، ولا يشعرون بقيمة البحث النظرى ، ولا يسعون البحث عن الحقيقة ؛ اذاتها . ونكن احتراما لمن يستفيد من الحقيقة الدينية في حياته العملية ، بوصفها ملهمة لمشاعره ، ونرى أن موقفه أفضل كثيرا من الذي يمتهن الفلسفة ولا يتأثر أو يعير التفاتا إلى أفكارنا ، أو يرى أنه مهموم ومشغول بهموم كثيرة ، فالعالم يحتاجه ولا تحتاجه الفلسفة . والحقيقة أننا لا نريد أن نتدخل في شئونه ولكننا نصر على حقنا في معرفة الحقيقة ؛ لأننا إذا نظرنا للأمر من زاوية فلسفية صرفة وبعيدا عن قيمة العمل الناجح الذي تحققه هذه القيم البينية الموقرة نكتشف ما لهذا التقديس الصامت والإستخدام الغامض لألفاظ وأسماء غامضة من مخاطر رهيبة ، ويحق لنا أن نسال من يعتبر النقد الفلسفي للمسائل الدينية نوعا من العبث بالحقائق الكبرى عن ما هي تلك الحقائق التي يقسها ؟ ألديه ما يضمن له أن ما يقسِه ما هو إلا مجموعة من الألفاظ الغامضة التي يكون قد كونها بفكره الخاص ، وأنها لا تمت إلى الحقيقة الإلهية على الإطلاق؟ ألا يكون ما يعبده ، ما هو إلا صنيعة وجدانه ، وإذلك يحترمه ويقلسه مثلما يقلس ويحترم كل ما يخصه ؟ إن عدم إمعان الفكر

والتجربة الصامتة الهيابة تحيل الموضوعات الدينية إلى مجرد مشاعر وأحاسيس باطنية قد يتم الشعور به أيام الآحاد وفى أثناء الصلاة . إن الفرد ما هو إلا مجموعة من الأفكار والأحاسيس ، وما يدور فى باطنه ليس له أى قيمة دينية ؛ فإذا لم يفحص ما بداخله فحصا نقديا ، فكيف يعرف أن الأفكار الدينية التي يصطنعها ويقدمها ما هى إلا صنيعة عواطفه ؟ فأحيانا ما يشعر الإنسان فى لحظات الضعف والحزن الشديد ، بالحاجة إلى دين يتعلق به ليستمد منه القوة والإحساس بالأمن ، ولكنه سريعا ما يكتشف أن ما يلتمسه ما هو إلا مجموعة من الخرق البالية ، فتتلاشى روحه فى غياب الشك . إن مثل هذا الفرد يتوقع أن يأتى الله لنجنته كلما شعر بالحاجة إليه ، ولا يدرى أن هذا الإله ما هو إلا مجرد شعور غامض ومفهوم مبهم عن إله ما ، لم يتجرأ إطلاقا على فحصه والتفكير فيه . وربما لو كان يعبد صنما خشبيا لكان أجدى وأنفع له ، لأنه يستطيع حينئذ أن يعرف أين وماذا يكون إلهه . وتلك حالة من يعتبر التفكير المنطقى فى الموضوعات الدينية من المحرمات .

نقول: إنن. إن النقد الصحيح والجرئ والعميق – حتى وإن أدى إلي نوع من الشك ، والنقد لأساس الإيمان والسلوك ؛ لأن ما نقوم بنقده فى البداية هو مجموعة تصوراتنا الخاصة التى نرغب فى التأكد من حقيقتها ، إذا كانت هناك أى حقيقة . ويعد الشك فى السائل الدينية واجبا على كل باحث عن الحقيقة . وقد يلاحظ القارئ فى هذه الدراسة المكانة الهامة والخطيرة للمنهج الشكى فى الفلسفة إذ تظهر لنا الحقيقة الفلسفية فى البدالية فى صورة شكية ، ولا يمكن أن نقترب منها إلا بعد شعورنا باليأس من الحصول عليها ، فنشعر أولا باليأس والإحباط من حالة الشك الدائم التى نحياها ، ثم نكتشفا احتواء هذا الشك ذاته على الحقيقة التى نكون قد أقسمنا على اكتشافها . والحقيقة أن الخبرة الفلسفية التقليدية لا تخرج عن هاتين المرحلتين . وربما كانت تذكرة القارئ بهذا الأمر قد تعينه على تحمل مشاق الرحلة الطويلة التى نصحبه فيها إلى مجموعة من التحليلات الشكية الجافة ، فأينما كانت الحقيقة فإنها لابد مطمورة وراء هذه الصحارى .

#### القصل الثاني

# المشكلة الأخلاقية العامة

« صعدت مجموعة من النفوس – بعد الاستئذان – من الجحيم وقالت لى : لقد كتبت الكثير من أقوال الرب ، فاكتب شيئا مما نقوله أيضا ، فأجبت وماذا أكتب ؟ قالوا " أكتب أن كل نفس خيرة كانت أو شريرة يكون لها متاعها ومسراتها فيسعد الخير بخيره والشرير بشره ، فسألتهم : وما عسى أن تكون متعتكم ؟ قالوا ، : أنها كانت متعة أرتكاب الزنا والسرقة والفش والكنب .... » فقلت إنن أنتم مثل الحيوانات النجسة ، فأجابوا ، إذا كنا هكذا فنحن هكذا " » – "سويدن بورج" « العناية الإلهية »

« لا يوجد شئ يكون خيرا أو شرا في ذاته ، وإنما التفكير هو ما يجعله هكذا » "هاملت ؛

بأى موضوع من الموضوعين اللنين تم نكرناهما في المقدمة تبدأ الفلسفة الدينية ؟ وأقصد بالموضوعين القانون الأخلاقي ، ثم علاقة هذا القانون بالواقع ، فأيهما يأتي في المقام الأول عند دراسة الفلسفة الدينية ؟ : سبق أن وضحنا أن الفلسفة الدينية تتميز عن الفلسفة النظرية ، بسبب ارتباطها وعلاقتها بمثل أعلى معين ، فلابد أن يكون واضحا في البداية المثل الأعلى الذي ترتبط به ، وأن يدرس أولا ، مادام يجسد ملامح بحثتا بين الحقائق . اذلك يعد من الصواب أن يشتمل الجزء الأول من الفلسفة الدينية على مناقشة المشكلات الأخلاقية .

ريما يعترض الفيلسوف النظرى ويصر على أنه إذا كان الإنسان لا يمارس الأخلاق، إلا في عالم واقعى ، فمن حق الفيلسوف ، بل ومن واجبه ، أن يوضح من الناحية النظرية ، ما الذى يشكل حقيقة هذا العالم ، والشئ الذى يتأسس عليه ضمان هذه الحقيقة ؟ . ومع ذلك يجب أن نسقط هذا الترتيب المنطقى في مناقشتنا الحالية . فنوجه إهتمامنا أولا إلى

المثل الأعلى ولعلاقته بالحياة الإنسانية ، وأما العالم الذي نفترض وجوده عند دراستنا المثل الأعلى ، فسوف نقبله في هذا الكتاب الأول ، بدون أي تساؤلات نظرية لأنه في الفلسفة البينية ، تأتى مكانة هذه التساؤلات في مرحلة لاحقة . لذلك نفترض أولا وجود كائن أخلاقي ، في عالم الحياة الإنسانية المحسوس ، الذي نؤمن جميعا بأننا نحيا فيه . ونفترض أن هذا الكائن ، لا يعرف شيئا خارج الدائرة الواضحة لهذه الحياة الإنسانية وعلاقاتها . فلا يعرف شيئًا عن أصله ومصيره ، أو عن علاقته بالطبيعة أو بالله ، إذا كان مؤمناً بأن هناك الهاأ . وإكنه بدرك أنه بحيا وسط مجموعة من بني جنسه وأن عليه أن ينشأ وبطور علاقات إنسانية معينة معهم وأن يضع لنفسه مثلا أعلى ، لتستقيم حياته أو الحياة الإنسانية عموما ، وأخيرا ، وبعد تشكيلة لمثله الأعلى ، والسعى لتحقيقه ، عليه أن ينتقل إلى البحث في العالم الطبيعي ، ويتساءل عن كيف تكون علاقته بهذه الحاجات والمثل الأخلاقية ، فإذا استطاع إجابة هذا التساؤل ، تكون فلسفته الدينية قد اكتملت . وعندما يصل إلى هذه المرحلة الثانية التي قد يعالجها الكتاب الثاني من هذا العمل ، ربما يجد نفسه ملزما بأن يحلل من جديد كل المفاهيم النظرية السانجة التي لديه عن الطبيعة وعن الآخرين من بني جنسه . وإن كانت عملية التحليل التي يمارسها هذه المرة ، تكون مصحوبة بالشجاعة ، التي أكتسبها من حبه لمثل أعلى ، وبرغبته في تطبيقه ، والتخلص من إشكالات الدراسات النظرية ، وإذا ما جاء نسق أفكاره غير مطابق لنسق المقيقة ذاتها ، وليس نسقا محكما ، فإن محاولاته لوضع فلسفة بينية ، والفروض التي قد يستطيع البرهنة عليها ، كلما قطع شوطا في بحثه ، تعد امتيازا مفيدا ، يقلل من شعوره بالضعف الإنساني ، ويحقق بعض حاجاته العملية .

إنن مع بداية بحثتا عن المثل الأعلى ، نفترض مبدئيا في هذا الكتاب الأول ، وجود عالم الحياة اليومية الذي يعد ضرورياً لدراسة القانون الأخلاقي في تطبيقاته على هذه الحياة اليومية . وبالرغم من ذلك التوضيح ، نكون فقط مع بداية الصعوبات التي قد تظهر عند فحص العلاقة بين أساس الأخلاق والعالم الواقعي ، لأن هذه الصعوبات تشكل جانبا من الجوانب الغامضة في المنهب الأخلاقي .

يعد من الأمور الشائعة عند دارسة المذهب الأخلاقى تجنب الباحث المسألة الرئيسية بكل الوسائل . فيغلب على الباحثين الميل إلى وصف العواطف الخلقية ، أو مدح المبدأ الأخلاقي للإنسان ، أو كما يحدث خصوصا فى هذه الأيام ، الإكثار من الحديث عن الشعوب البدائية وعن تطور الحاسة الخلقية . وعندما يصل بعضهم إلى لب المسألة الخلقية ، وان وصلوا ، وبالأخص مسألة التمييزات الخلقية ، فإنهم يمرون عليها مر الكرام ، كما لو كان ليس لديهم الوقت الكافى لذلك ، أو أن هذه المسائل من الأمور المعروفة لدى الفهم العام ، فلا حاجة الوقوف عندها ، وينتقلون إلى النتائج . والحقيقة نادرا ما يدرك أى منهم ، أن مجرد وصف القدرات الخلقية لهذا الفرد أو ذلك ، أو بسر تطور المفاهيم الخلقية ، والمقارنة بين الأمم الأخلاقية وغير الأخلاقية ، لا تعد فلسفة أخلاقية على الإطلاق ، وأنها مثل مجرد بسرد لعملات ومنتجات أى أمة ، أو مثل توضيح الفرق بين القدرة وعدم القدرة على الوفاء بالديون التجارية .

لذلك نجد أنفسنا ملزمين من جانبنا بالدخول مباشرة في لب المشكلة التي تواجهها أي أخلاق فلسفية . ما الطبيعة الحقة للفرق بين الصواب والخطأ ؟ وما الحقيقة الكامنة في هذا التمييز ؟ وهل ترتبط هذه الحقيقة بظروف معينة أم مستقلة تماما ؟ وما المثل الأعلى للحياة ؟ نريد معرفة هذه الأمور ولا نضيع وقتا في وصف الحالات العقلية لهذا أو ذاك الإنسان ، وألا نهتم إلا بالحالات العقلية التي ترتبط منطقيا بمشكلتنا . وإن كنا قد اتجهنا إلى المنهج الوصفى ، فذلك بالقدر الذي يخدم الموضوع .

حقيقة يمكن أن نعرف الكثير عن طبيعة المسألة الرئيسية ، بدراسة بعض الجوانب القديمة والمسألة والتي سبق الإشارة إليها عن العلاقة المثلى بين المثل الأعلى الأخلاقي الفرد ، والعالم الواقعي الذي يحيا به .

ولكن علينا ، كما سبق أن قلنا ، أن نشكل ونضع مثلا أخلاقيا أعلى ، بمعزل عن أى تصور أو نظرية عن العالم الخارجي المحيط بالإنسان . ولكن أيكون ذلك ممكنا ؟ ألا ترتكن كل نظرية أخلاقية في إثبات مصداقيتها على نظرية في الأشياء ؟ أيجوز أن نسن لانفسنا

مثلا أعلى ، ثم نبحث فى العالم الواقعى عن ما إذا كان متحققا ؟ ألا يجب أن نقيم مثلنا الأعلى ، على ما نعرفه ، أو ما نعتقد أننا نعرفه عن العالم ؟ أليس ما نقوم به ما هو إلا خطأ فادح ؟ أيمكن الحصول على مثل أخلاقية واضحة ومتميزة ، إلا بعد معرفة الحقائق عن العالم ؟ أيمكن للمثل الأعلى أن يقول للعالم ؛ أطالب بأن تكون كما أريدك ؟ ألا ينبغى أن يقول المثل الأعلى ، بدلا من ذلك ، بأن هذا وهذا حقيقى ، ولذلك أكون ما أكون ؟»

إن طبيعة المثل الأخلاقية العليا تكمن في هذه الأسئلة . ولابد من فحصها وأجابتها إجابات صحيحة ، لأن في هذه الإجابات ، يكمن حل جميع المسائل الأساسية لفلسفة الأخلاق والصعوبة التي تواجهها .

وافهم المزيد عن طبيعة هذه الصعوبة ، دعنا نفحص بدقة الإجابتين المحتملتين للأسئلة السابقة . ولنطلق على الإنسان الذي يصر على النهاب إلى العالم الواقعي ، ليستمد منه وسائل التميز بين الخير والشر بالأخلاقي الواقعي . ومن جهة أخرى نسمى الفرد الذي سرهن على وجود المثل الطبيا الخلقية ، بدون الاعتماد على العالم المادي بالأخلاقي المثالي . ولندع كلا منهما يعرض لمنهجه ولوجهة نظره باختصار . أولا بالنسبة لوجهه نظر الواقعية يقول الواقعيون : عليك أن تذهب إلى الواقع ، لتستدل منه على مفهومك عن الواجب ، فلا يجب أن تقوم الأخلاقية على الفراغ ، ولابد لها من أساس من الواقع الطبيعي . ويجب أن يؤسس المذهب الأخلاقي ، الذي قد تضعه لنفسك على كل الحقائق التي يمكن أن تعرفها عن العالم . وأما الأخلاقي المثالي يرى أن الأخلاقية تعتمد بالدرجة الأولى على المثل الأعلى . ويتعلم الإنسان من الواقع العلاقات التي يتم الحكم عليها بالمثال ، ولكنه لا يستطيع اكتشاف المثال نفسه من الواقع وإنما يستطيع الإنسان تعلم الوسائل من الواقع ، أما غاية الفعل فما هي إلا المثل الأعلى ، المستقل تماما عن الواقع . ومثلما تحدى « برومتيوس » « زيوس » ، كذاك يجب على الوعى الخلقى تحدى قوى الطبيعة في حالة وقوفها أمام تحقيق المثل الأعلى . وإذا كان من الصعب تحقيقه الخير ، فإن ذلك لن يقلل من قيمته . وإكتشاف أن العالم الموجود أسوأ العوالم المكنة ، فذلك أمر لا يمكن تبريره بأن هذا ، هو العالم الحقيقي ولا عالم غيره بل يجب علينا السعى لتحقيق المثل العليا ، مادام ذلك في مقدورنا ، ولكن لا يحق لنا تحويل ما نحققه إلى مثل أعلى . إن الكم

بأن " هذا موجود " يختلف عن الحكم " بأن هذا خير" بل وتختلف طرق البحث فيهما . وهكذا نلاحظ مدى التعارض بين وجهتى النظر ، وإن كان لكل وجهة نظر منهما حجتها المنطقية ، فإننا لن نعرض لها جميعا ، ونكتفى بعرض أهمها .

يقول دعاة وجهة النظر الأولى: انظر إلى مدى سخافة استنباط النظريات الخلقية من الشعور الباطنى للفرد . فماذا يحدث لمثل هذه النظريات ؟ إما أن تساندها الطبيعة وعنئذ تحيا في صراع من أجل الحياة ، أو أنها لا تتوافق مع المتطلبات في العالم الواقعي ، وعنئذ يصاب أصحاب هذه النظريات بالجنون أو الموت . ولكن في الحالة الأولى ، يكون من الأفضل الوصول إلى هذه النظريات من دراسة القوانين الطبيعية وليس من مجرد تخمين وإفتراض لها ، وأما في الحالة الثانية ، فالنتيجة تكون كافية العامة من الناس أن النظرية الخلقية التي لا تحقق منافع عملية لا حياة لها . لذلك إذا أربنا وضع نظرية أخلاقية ، يجب أن نضع في اعتبارنا نوع العمل والحياة التي يمكن أن تحققها ، والذي يمكنها بناء عليه أن تكسب وجودها . وتلك هي القاعدة الكلية الوحيدة التي تخضع لها أي نظرية أخلاقية .

« يجيب دعاة وجهة النظر الثانية ، بالتساؤل عن أي أخلاقية ؟ أهذه أخلاق الشهداء ؟ أهذا المثل الأعلى يمكن أن يرضينا ؟ حقيقة إن الحفاظ على الحياة ، يعد غاية فى ذاتها ، وأي فعل لا يهدف إلى الحافظ عليها . يعد فعلا بسيئا ، ولكن ذلك لا يلزم فيلسوف الأخلاق ، وأي فعل لا يهدف إلى الحافظ عليها . يعد فعلا بسيئا ، ولكن ذلك لا يلزم فيلسوف الأخلاق ، بوضع نسق أخلاقى معين إلى الحياة الطبية ، فقد يضحى فرد بحياته اشعوره بأن حياته أقل قيمة من المثل الأعلى الذي يؤمن به ، أو لأن فى موته نهضة للغير ، على أية حال ماذا تكون نتيجة اتباع الفرد لمبدأ أخلاقى يتآلف مع الواقع ؟ فلنفرض مثلا أن هناك فردا ما يرغب بتنظيم أفعاله طبقا المطالب التي قد يفرضها عليه المجتمع ، بوصفه بسلطة ملزمة له ، طبقا لمركزه الإجتماعى وفى هذه الحالة لن تكون الأخلاقية إلا عبارة عن المتطلبات التي يجب على الفرد تحقيقها إذا ما رغب أن يظل عضوا ناجحا فى البناء الإجتماعى . ولكي يحصل على مذهبه الأخلاقي ، ما عليه إلا فحص وقائع الحياة الاجتماعية . فمثلا عليك مراقبة أفعال الآخرين ، لكي تتعلم التسامح . وقد تلاحظ مثلا أنك يجب ألا تقتل أو تسرق مراقبة أفعال الآخرين ، لكي تتعلم التسامح . وقد تلاحظ مثلا أنك يجب ألا تقتل أو تسرق مراقبة أفعال الآخرين ، لكي تتعلم التسامح . وقد تلاحظ مثلا أنك يجب ألا تقتل أو تسرق

أو تغش ، وإنك لن تحقق الكثير بخداعهم والكنب عليهم . وعليك أن تساعدهم قدر طاقتك ، وبذلك تشتهر بالرحمة والنزاهة والاستقامة الحقيقة أن أمثال هذه الأفعال تعد من بعض متطلبات الضبط المفيدة للتآلف مع بيئتنا ، أو على الأقل بالنسبة لمجتمعنا ، وإذا كان على الفرد أن يؤسس أخلاقه على الواقع فقط ، فما عليه إلا الالتزام بمثل هذه المتطلبات » .

ولكن يلاحظ أن هذه المتطلبات ليست متساوية في الخيرية في كل المجتمعات إذ كانت القدرة على قتل فئة معينة من الناس ، تعد شرطا ضروريا للحياة الاجتماعية السعيدة وكانت الشهرة والشجاعة والمهارة العسكرية ، والدهاء ، والاستعداد للاستيلاء على ملكية العدو الضعيف ، كلها من الأمور الضرورية لتوافق الفرد مع بيئته . أيعد كل ذلك حينئذ أخلاقا حقة ؟ فإذا كانت الأخلاقية عبارة عن مجموعة القواعد الحاكمة والمحدة التوافق الناجح مع البيئة الاجتماعية ، فإن الأخلاقية تصبح أخلاقا نسبية ، تربط بالبيئة وتتغير وتتبدل بتغير البيئة ولن تتوقف المسألة عند هذا الحد ، بل قد تختلف القواعد الأخلاقية لاختلاف الوضع الاجتماعي الفرد فيعتبر رجال الدين على وفاق مع بيئتهم إذا كان التواضع بسمتهم ، بينما يحقق رجال السياسة توافقهم ، إذا ما اتصفوا بالعدوانية والقسوة ويلاحظ توافق الشاعر أو الفنان مع مجمتعه ، إذا ما اشتهر عنه حبه المثل الطيا والأهداف العامة ، وعدم القدرة على تسديد ديونه ، بينما يتوافق رجل الأعمال مع مجتمعه ، إذا كان واقعيا في سلوكه وأهدافه ، ومحددا في معاملاته . وهكذا حال العالم ، ابحث عن وضعك ومارس دورك بمهارة ، فذلك واجبك الأوحد .

وهكذا ينتهى المثالى بأن الاعتماد على الواقع لمعرفة المذهب الخلقى ، لن يجعل هناك فرقا بين المهارة والأخلاقية . وإذا كانت " المهارة العملية " فى فن الحياة ، هى ما تحيا فى هذا العالم ، وأن ما يحافظ على البقاء ، أو ما يميل إلى المحافظة على البقاء ، هو ما يميز بين القانون الأخلاقي الصحيح والزائف ، فإن المهارة الكلية بوصفها قانونا أخلاقيا ، قد تحيا مادام لها أنصارها .

ويعترض المعارض الواقعى « بأن هذه الصورة الهزلية ، لا تعرض المذهب عرضا صحيحا . فلنيه مثل أعلى ، ولكنه مستمد من الواقع ، ويؤكد بأن دعاة التطور ، ربما كانوا

خير من يفسرون ما يقصدونه بإعتبار الواقع مصدر المذهب الأخلاقي » يقول التطوريون « بأن التوافق بين الفرد وبيئته ، يعد أمرا ضروريا لتحقيق الأخلاقية ، ولكن هناك صور عليا وسفلى التوافق » ، فريما يتوافق أكلو لحوم البشر والسياسيون الفاسدون مع بيئتهم ، ويتحقق النجاح المؤقت لهم ، ولكن محبو الخير ورجال الدولة الأكفاء ، يعدون أفضل منهم ، لأن صورة التوافق التي لديهم ، تعد من درجة أرقى ، وبالتالي يكون مجتمعهم أكثر رقيا وتقدما إن صور الحياة في العالم تتطور دائما "وبصورة ثابتة" من الأدنى إلى الأرقى . وينطبق ذلك أيضًا على المجتمعات ، وتعتمد الأخلاقية الحقة على هذه الواقعة الخاصة بالتطور والأخلاق المثالية هي صورة التوافق التي تتحقق بين الفرد ومجتمعه ، والتي يسعى إليها المجتمع دائما . كيف إنن نعسرف منهبنا الأضلاقي ؟ يجيب التطوري قائسلا د بالإعتماد على الوقائع . فلا تضع مذهبك الأخلاقي أولا ، ثم تحكم على الوقائع . فمن الأفضل أن تقبل العالم ، حتى إن لم تكن مشاركا في صنعه ، وعليك أن تراقب العالم لتعرف إلى أي طريق يتجه ، ثم توائم نفسك مع هذا الاتجاه . حاول أن تعجل بتحقيق الكمال المثالي المنتظر ، فحقيقة إن التقدم لا يعتمد عليك ، ولكنك سوف تبلى بلاءا حسنا ، إذا ما ساعدت على التقدم لذك علينا بالتجربة ، لتكتشف الاتجاه الذي يتحرك المجتمع نحوه ، وتسعى لاكتشاف الغاية التي تتجه إليها هذه الحركة ، فإذا ما تحقق لنا ذلك ، بات البينا مذهب أخلاقي .

مرة أخرى يعترض المثالى بقوله و حقيقة تعد هذه النظرة أرقي من النظرة السابقة ولكن أتعد نظرة متسقة وواضحة ؟ أتصمد أمام النقد ؟ ويرى المثالى أنها أن تستطيع الصمود ، فبصرف النظر عن قيمة الحقائق التى تقدمها نظرية التطور ، فإن النظرية التى تؤسس الأخلاقية على هذه الحقائق ، تعد نظرية ناقصة وخاطئة ، لأنها تخلط مفهوم التطور بمفهوم التقدم ومفهوم النمو في التعقيد والتحديد مع مفهوم النمو في القيمة الخلقية . إن فكرة التقدم تختلف عن فكرة التطور ومع ذلك تفترض النظرية تطابقهما . إذ كيف يمكن القول بأن الحالة التي يتجه إليها التقدم المادى ، وبالأخص التطور ، يجب أن تحظى بالموافقة الأخلاقية ؟ ألا يعنى ذلك ، أنك أن توافق على تلك الحالة من الناحية الأخلاقية إلا إذا كنت قد تأسس لديك ما يطلبه منك المذهب التطوري ، أي إلا إذا كنت قد

شكات بالفعل قانونا أخلاقيا لنفسك ، بصورة مستقلة عما تعرفه عن حقائق التطور الطبيعى . لماذا تكون المرحلة الأخيرة في عملية التطور أفضل من الحالات والمراحل السابقة ؟ بالتأكيد ليس بسبب أنها المرحلة الأخيرة ، أو أنها أكثر تعقيدا من الناحية المائية ، أو أكثر تحديا ، أو حتى الأكثر استمرارية ، وإنما بسبب مطابقتها لمثل أعلى معين ، نكون قد شكلناه بصورة مسبقة ومستقلة فهل يجب أن يتآلف مئلى الأعلى بالضرورة مع الواقع ؟ ولماذا لابد أن يحظى كل ما ينتج عن التطور على موافقتى ؟ ولماذا إذا ما وجد التطابق ، فإنه لابد وأن يكون بين هذا الجزء من الواقع ، والذي يأتي في نهاية العملية الطبيعية التطورية ترابط عضوى ؟ حقيقة أن وجود مثل هذا التناظر بين الواقع والمثال يعد أمرا حسنا ، ولكن كيف تعرف مسبقا أنه قد يوجد ؟

الآن ما المقصود بكل من التقدم والتطور ؟ نحن نعام أن التطور عبارة عن الزيادة في التعقيد والتحديد والفردية والترابط العضوى الظواهر أما التقدم فهو عبارة عن سلسلة من التغيرات تحظى باستحسان مستمر ومتزايد من قبل فرد ما ، فنمو شجرة ما يعد تطورا ، بينما تسلق تل ما لغاية معينة يعد تقدما التطور قد يحظى أو لا يحظى بالاستحسان ، ولكن إذا لم يكن هناك استحسان أو قبول من أي وجهة ما ، فإننا لن يكون لينا تقدم . ويتسائل فيلسوفنا المثالى ، كيف يمكن الخلط بين هنين المفهومين المختلفين ألا تكون هناك إحدي مراحل التطور في فترة ما ، لا تمثل تقدما بل فسادا وتدهورا ؟ فإذا كنت تريد أن تأكل الهليون قبل نضجه نضجا كاملا أفلا تعد كل لحظة من لحظات تطوره بعد نقطة معينة أو مرحلة محددة ، ليست مرحلة تقدم بل تدهور ؟ إن كنت ترغب في الاحتفاظ بالبطاطس طازجة في قبو منزلك ، وبدأت تتعفن بفعل عملية التطور ، ألا يعد ذلك عكس ما تعتبره تقدما ؟ إن البيض الذي يتحضن للإفراخ يعتبر مكتمل النمو ، ولكن ماذا يحدث إذا كان مطلوبا التسويق ؟ ألا قد تمثل ،علمية تطور العالم ككل بالنسبة لوعينا يحدث إذا كان مطلوبا التسويق ؟ ألا قد تمثل ،علمية تطور العالم ككل بالنسبة لوعينا الأضلاقى ، ما قد تمثله تلك الأمثلة التي ضريناها بالنسبة لأهداف حياتنا العادية ؟

ولكن ربما يقول الواقعى ، " لا يوجد هناك من ينكر أن العالم قد أصبح أفضل وأحسن ، ويعد التطور في مجمله تقدما . فيجيب المثالي ، " ليكن ذلك ، ولكن كيف نستطيع معرفة هذا التقدم ؟ أليس بأن يكون لدينا أولا المثال الأخلاقي ، الذي نستطيع أن نقارن ما يتجمع لدينا من وقائع به . فإذا كنا نعرف ماذا نقصد بالأفضل ، فإننا نستطيع أن نحكم ،

أكان العالم ينمو للأقضل أم لا ولكن لا يمكن أن نتظاهر بمعرفة ما يعد فاضلا ، من مجرد ملاحظة كيف ينمو العالم إن النمو والتحسن ليسا فكرتين متطابقتين ، فقط يحدث نمو واكن إلى الأسوأ .

إنن طبقا لوجهة نظر المثالى ، لا يعتمد القانون الأخلاقى على الوقائع المائية ولا يتحدث عما هو كائن ، وإنما عما ينبغى أن يكون فيظل الوجوب قائما ، سواء تحقق المثال أم أو لم يتحقق ، ويظل يقيم العالم ، سواء كان خيرا أو شريرا ، ولكن الواقعى الذى يطالب بإقامة القانون الأخلاقى على الواقع الطبيعى ، وما يخالف ذلك يعد من أضغاث الأحلام ، يقدم آخر اعتراضاته قائلا : ليكن لك ذلك ، واحكم حسب هواك ورغبتك ، ولكن عليك أن تتذكر ، بأن هناك فيلسوفا مثاليا آخرا ، يختلف حكمه عما تحكم به ، مثلما تختلف أحلامكما . أيكون مثال "أفلاطون" متفقا مع مثال "بولس" ؟ أو أكان حكم "بيرون" على العالم مشابها لحكم "ووبوورت" ؟ إن تعارض المثل العليا مازال قائما إلى يومنا هذا ، ولم تتوقف الحروب بينهما . لأنك إذا ما اخترت مثلك الأعلى بعيدا عن العالم الواقعى ، فإنك لا تختار إلا ما تفرضه عليك رغباتك الشخصية ، ولن يكون لديك إلا الرغبة الفرلية بوصفها أساسا لمثلك الأعلى وبالتالى يصبح لكل فيلسوف مثالى مقياسه الذى يحكم به على كل الأشياء ، بل ويعتبر نفسه المقياس الوحيد . ومن الواضح أن الإجابة الوحيدة المكنة ، التى يمكن أن يجيب بها المثالى تتمثل في قدرته على تأسيس معيار أخلاقى مستقل عن رغباته ، ولا يصبح واقعيا ، ويظل محافظا على مثاليته .

لقد عرضنا لبعض نماذج الصراع بين الطرفين المتنازعين ، فكيف نفصل بينهما ؟ من الواضح أن الحسم لن يتأتى إلا بالعمل على إيجاد نسق أو منهب أخلاقى ، والحقيقة أننا لم نتعمق كثيرا في عرض أوجه التعارض بينهما ، فريما نكتشف سيرهما في اتجاه واحد أو أن الحقيقة تتوسطهما ، ولذلك لا يحق لنا إهمالها أو التعسف في الحكم عليها ، إن اختيار مثلنا العليا طبقا لرغباتنا يعد نقيصة محزنة في أي نسق أخلاقي ، ولا نستطيع أن نسلم في نفس الوقت بأن مثلنا ما هي إلا رغباتنا ، فكيف نتخلص من هذا الاشكال كذلك قد لا نشعر أيضا بالرضا من القول بأننا نفتقد في هذا المثال ، بسبب رؤيتنا له متحققا في الواقع ، إذ يشب ذلك قولنا بئن القوق حق ، وبذلك يمكن تجنب اختلاف الرغبات .

لأنه كانت القوة تصنع الحق ، فإن أى قوة أخرى معارضة لها ، إذا ما انتصرت تضع حقا أخر ، يختلف عما اعتبرته القوة الأولى حقا وبهذه الطريقة لن يكون هناك فرق حقيقى على الإطلاق بين الصواب والخطأ . وهنا قد يبدو في الواقع ان الفرق أمر عرضي وليس له ماهية ثابتة . إذ يكون هذا المثال أو ذلك هو الأفضل ، لأنه قد تصادف أن أختاره فرد ما أو بسبب صدفة تحققه في العالم الطبيعي . ولا يعد ذلك تمييزا على الإطلاق .

وبالرغم من ذلك علينا ألا ندع الصعوبات تثبط همتنا ، فلقد سبق مناقشة هذه المضوعات من قبل ، فدعنا نطوف بتاريخ بعض التأملات والمعانى المختلفة للمثال لعلها تكون ملهمة أو دافعة لنا إلى فكرة ما .

#### الفصل الثالث

## صراع المثل الأخلاقية

 من المؤكد أنه إذا ما وجدت الكأس المقدس ذاته ، فإنه أيضنًا سوف يتلاشى ويتحول إلى تراب »

تنسون ، " الكأس القدس "

" إن النفوس التى ربيتها قد هجرتنى والطلاسم التى درستها حيرتنى والإمسلاح الذى مسنعت عثبنى فلن أعتمد مرة أخرى على مساعدة من قوى تقوق الإنسان "

بيرون " مانفرد"

رغم أننا ليس البينا مثال حتى الآن فإننا نشعر بزيادة الصعوبات ، كلما قطعنا شوطا في عملنا . فقد وصفنا في الفقرات السابقة الوضع المحيّر الذي يجد كل مثالي أخلاقي نفسه يحياه . إذ يقول بأن مذهبه الخلقي يجب أن يكون أكثر من مجرد جزء أو واقعة من التاريخ الطبيعي . ويريد أن يكتشف ما ينبغي أن يكون حتى وإن لم يظهر له أي دليل على وجوده . ومع ذلك عندما يعترض عليه فرد ما بأن مثاله ما هو إلا رغبته الشخصية ، ونظرته الخاصة للأشياء لا يوافق على هذا الاعتراض ويشرع في الإجابة قائلا « بأن مثله الأعلى هو المثال الحق » ولا يمكن أن يكون هناك مثال آخر » . ولكنه يجد نفسه ، لإثبات صحة هذه الإجابة ، في حاجة لبعض التئييد الخارجي من الواقع . ويحتاج لتأسيس مثاله على بعض الوقائع ، وإلى إيجاد سند لمثاله في عالم الحقيقة ، خارج فكره الخاص . بحيث يكون قادرا على القول : انظر هنا يوجد المثال » ، وأن يظهره لنا ، حتى نستطيع التيقن بئته ليس مجرد رغبة خاصة لديه . ولكن يلاحظ أنه إذا ما قام بذلك فإنه يكون قد نبذ مثاليته . لذلك وجدنا أن موقفه ليس موقفا صلبا متماسكا ، وشعرنا بأهمية يكون قد نبذ مثاليته . لذلك وجدنا أن موقفه ليس موقفا صلبا متماسكا ، وشعرنا بأهمية حاجاته ، ولكن لم نستطع رؤية ما يؤدي إلى إشباعها والحقيقة أن إشباع هذه الحاجات ، يقدم لنا مذهبا أخلاقيا كاملام والبحث عن أساس لهذا المذهب ، هو ما نسعى إليه في هذا الفصل .

والواقع أنه مازال ينبغى علينا أن ننبه إلى أن البحث عن مثال أخلاقى ، كان قد أهمل فى الماضى بسبب التشكك فى العلاقة بين الواقع والمثال ، وأن التعارض والخلاف الذى تم عرضه فى الفصل السابق ، ظل قائما ومتكررا طوال تاريخ المذاهب الأخلاقية . فدائما ما نجد مثالا أخلاقيا يقوم بوضعه أحد فلاسفة المثالية المخلصين ، ويدافع عنه بوصفه الغاية الواضحة الحياة الإنسانية . ودائما ما نجد أيضا من يبجه نقدا لهذا المثال ، من منطلق أن إختياره جاء صدفة يصر على رفضه بحجة عدم وجود أى سند من وقائع العالم الخارجى ، يمكن أن يمثل أساسا ثابتا له . حينئذ ، وريما من أجل تخفيف حدة مثاليته ، يتجه المثالي إلى نوع من التأييد من العالم الخارجي لمثاله . وهنا نلاحظ أن نقاده ، إما أن يرفضوا المذهب الفلسفى الذى قدمه لهم عن العالم الخارجى ، أو يرفضوا القيمة والقوة الأخلاقية لبعض الوقائع المفترضة ، أو أنهم مرة أخرى ، يحاولون النيل من المثالي ، بنهجهم نهجا مثاليا ويلومونه على ثقته بنفسه ، وخضوعه للمطالب المادية والواقعية ، وتأسيسه الوجوب السامي على الوجود الجزئي وهكذا يستمر الخلاف والجدل ، ولمن من الواضح أن الخلاف لا نهاية له ، فإننا نستطيع براسة بعض ملامحه .

-1-

لقد عاش الفكر اليوناني أول مراحل الشك الأخلاقي أيام السوفسطائيين . فوجه السوفسطائيون الشك تجاه المثل الأخلاقية الشعبية وأن هذه المثل ليست واضحة بذاتها أو ضرورية ، وما هي إلا مجموعة من الأحكام الشخصية والتقاليد . وكان الدين المحلي يقوم بواجب الدفاع عن هذه المثل " فلقد صنع الله هذه التميزات ، والآلهة قادرة على فرضها ، ولا بد أن يخشى الفرد هذه الآلهة ".

وكان الشكاك إجابتان ردا على هذا الموقف الدفاعى: الأول إجابة بسيطة « فمن يعرف ما إذا كانت هناك أى آلهة ، ؟ وإن كانت موجودة ، فمن يعرف ماذا اختارت أن تفعل ؟ » . أما الإجابة الثانية ، فهى أكثر دهاء لانها تعبر في ثوب شكى عن صورة جديدة المثالية الأخلاقية . وقد انتقلت إلينا في فقرة من فقرات الكتاب الثاني من « جمهورية أفلاطون » ففي هذه الفقرة ، يعترف الشابان «جلاكون" وأدمانتوس " بأنهما

يشعران بالحيرة من اعتراضات السوفسطائيين على حقيقة وصحة التمييزات الأخلاقية ، ويسالان سقراط » مناقشة هذه المسألة لإزالة هذه الاعتراضات والشكوك ، ثم قاما بتلخيص لهذه الشكوك كما يلي : لنفرض أن الآلهة بما لليها من قوة لا تقاوم ، قامت بفرض قانون أخلاقي معين ، فهل يؤدي هذا إلى وجود تمييز حقيقي بين الخير والشر ؟ لأن من يطالبنا بفعل الصواب ، الحصول على رضاء الآلهة ، لا يطلب منا في الحقيقة إلا فعل ما نتبصره ، ومثل هذه المذاهب ، لا يجعل العدالة مرغوبة لذاتها ، بل لما تجلبه من نفع من ورائها ، وأن يكون هناك فرق حقيقي بين الخير والشر ، وإنما فرق بين ما يجلب المكافأة أو العقاب ، لذلك نرغب منك "ياسقراط" ، أن تبين لنا العدالة في ذاتها ، والفرق بينها الظلم .

والواقع أنه لا يوجد ما هو أبلغ وأفضل من هنين السؤالين السابقين ، اللنين تم توجيهما إلى سقراط التعبير عن صعوبة مهمة الفلسفة المثالية الأخلاقية . فكيف طرد أفلاطون الأشباح والمخاوف التي وضعها ؟ وكيف وضع أساسا مستقلا لمثال العدالة ؟ وأئن كان " أفلاطون " مدركا إدراكا كاملا لدى صعوبة المشكلة التي أمامه ، وحاول تقديم عدة إجابات لها ، فإنه الإجابة الرئيسية التي قدمها في الجمهورية " ، لم تكن كافية بالرغم من وجاهتها. فالنفس المتوازنة والمنسجمة والمستغرقة في تأمل الحقيقة الأبيعة ، لا ترغب في الظلم ، بينما يلاحظ أن النفس العنوانية ، والشهوانية ، التي تحكمها الرغبات ، وتحيا حياة المجتمعات الفاسدة والفوضوية ، التي تتحكم بها الأهواء ، يمكنها ممارسة الظلم . وبذلك يعنى الظلم الرغبة في الخلاف والفرقة ، وفي انتصار الرغبات على العقل ، وعدم التآلف مع حياة الروح التي وهبت نعمة تأمل المثل الأبدية . وذلك لأن مثل هذه النفس الفاضلة ، لا تستمد سموها من ممارسة الفضيلة أو كمكافأة لها ، بل تعد - كما وصفها " إسبينوزا " فيما بعد – فاضلة بذاتها . فلا تمارس هذه النفس " الصواب " بوصفه وسيلة لتأملها السامي للأبدي ، وإنما لكونها تحيا حياة التأمل ، فإنها تكون قادرة على فعل الصواب . ولكن يبدو أن " أفلاطون " ، لم يقدم النصائح ، أو المغريات النفس الظالة ، حتى يقنعها بحب العدالة ، واكتفى بالعبارات البليغة الواصنفة للآلام المصاحبة للظلم ، وضرورة مقاومة الرغبات ، وإمكانية معاناة الروح الطاغية ليؤس أبدي . لذلك بواجه " أفلاطون ؛ نفس الاعتراض الذي وجههه "جلاكون " وأديمانتوس " لكل الأخلاقيين السابقين . فلن يسعى الظالم العدالة ، رغبة في العدالة ذاتها ، وإنما رغبة في المكافأة فإذا لم يكن هناك أساس آخر العدالة غير ذلك ، فمن الممكن أن تفضل بعض النفوس حياة الرغبة والشهوة على حياة التأمل الخير ، وإن تعير التفاتا لنصائح أفلاطون ، مادامت تشعر بالسعادة من ممارسة الظلم .

ولا ننكر الدلالة العميقة والواعدة لهذا المذهب الأفلاطوني . ولكنه لا يعد مذهبا كاملا أو متسقا . لأن " أفلاطون" قد اعتمد على واقعة مفترضة الطبيعة الإنسانية ، واعتبرها نوعا من التأييد لمثاله . وبذلك ترك مجالا الشكاك الأخلاقيين التعامل معها مثلما تعامل "جلاكون" وأديمانتوس مع الأخلاق الشعبية ، فيشككون في الواقعة المفترضة . إذ ربما تشعر الروح الظالمة بالسعادة أكثر من الروح العادلة ، وإذا ما تركنا الشك جانبا فسريعا ما يظهر اعتراض آخر ، لقد أصبحت العدالة المثالية مؤسسة وقائمة على واقعة مادية بحته ، تتعلق بتكوين النفس ، وربما جاء هذا التكوين مختلفا عن الذي قال به " أفلاطون " ، .

وبالرغم من اهتمام أرسطو بالمسائل الأخلاقية ، فإنه لم يقل شيئا ذا أهمية بالنسبة لهذه الصعوبة الأساسية ، فقد جاء موقفه منها قريبا من موقف "أفلاطون "كذلك لم يهتم الأبيقوريون لأن مذهبهم الأخلاقي لا يتضمن هذه الصعوبة . لقد أعلنوا ببساطة ووضوح ، اعتمادهم على الوقائع الطبيعية . ولئن كانوا يقرون بالكرم والاخلاص للأصدقاء والأنشطة المثالية الأخرى وأنها تمثل قيما الرجل الحكيم ، فإنهم يعلنون صراحة ، بأن الغاية النهائية تحقيق المسلحة الشخصية واقد عبر "سيسرو" عن وجهة نظرهم قائلا:

« لما كانت الوحدة والعزلة ، والحياة بدون أصدقاء ، تسبب الشعور بالخوف والقلق ،
 فلابد أن يجمع الفرد بين كنز الصداقة ومصلحته الشخصية ، إذ لا يمكن فصل المشاعر القوية عن الأمال المرغوبة والمصالح الذاتية » .

وجاد "الرواقيون " بفكر أخلاقى جديد ، يقترب من الفكر المسيحى في ثورتيه ، ولئن كان قد استحال عليهم عرضه عرضا كاملا ، إذ قد أقاموا مثلهم الأخلاقية العليا على مبدأ المساواة الكاملة لكل الناس أمام العقل الكلى ، الذي يجب أن يتطابق الكل معه . ويجب على كل فرد التحلى بالعقل والمساهمة في نشر مملكته ، وإذا كان جاره كائنا عقليا ، فإنه

يستطيع تحقيق المعقولية فيه ، مثاما يحققها لنفسه . لذلك كان واجب الفرد الأول تحقيق خير الإنسانية ، وإن كان هذا الواجب لدى " الرواقيين " لا يصل إلى حد التضحية بالذات من الناحية العملية ، إلا أنهم قد أقاموا أساسا جديدا للعدالة . فلا يسعى الفرد من أعماله تحقيق التوافق مع مثله الأعلى فقط ، وإنما إلى تحقيق هذا المثال هنا في هذا العالم ومع الآخرين . إذ يمكن لأفعال الفرد أن تحقق العقل المثالي في الآخرين ، مثلما تحقق وجوده فيه . إن كل الناس إخوة ، وأعضاء في أسرة واحدة ، وأبناء لأب واحد ، وبذلك يصبحون كلهم موضع إهتمام بعضهم ببعض (١) .

**- 5 -**

ولئن لم يحقق "الرواقيون" فكرهم تحققا عمليا في الواقع ، فإنهم قد مهدوا الطريق للفكر المسيحى ، ولذلك ربما تستطيع مناقشة النقد الشكى للفكر الرواقى ، بعد الاطلاع على ما أضافه الفكر المسيحى لمفهوم أبوة الله .

بالرغم من أن المسيح قد أسس مذهبه الأضلاقي على اللاهوت ، فإنه لم يجعل التمييزات الأخلاقية قائمة على واقعة الثواب والعقاب الآلهي . فلا يكون الفعل خاطئا ، لأنه خارج مملكة المساء يحيا الانسان الندم والبكاء ، وإنما يمكن القول بأنه خاطئ ، بسبب تعارضه مع مبدأ البنوة لله . فلا يستطيع مرتكب الخطئية أن يحيا في مملكة المساء التي لا ينتمي إليها إلا من كان ابنا لله . وأما عن سبب انتشار الظلام والبكاء خارج المملكة ، فنلك بسبب طبيعة الخارج ذاتها لذا بالرغم من السمة اللاهوتية التي قدمها لنا المسيح لطبيعة الأخلاق ، فإن الإلزام بها لم يعتمد على الإرادة المطلقة لله ، وإنما على علاقة ضرورية وخاصة بين الله والمخلوقات ، وما دام الله هو هو ، وطبيعة الخلق ثابتة ، فهذه العلاقة تظل مستمرة وقائمة . والحقيقة أن المسيح قد أعطى لنا صورة كلية وعامة عن خلق الأنبياء . فلقد قالوا أن "يهوه" قد أنقذ شعبه ، واختارهم من كل بقاع الأرض وأطعمهم من فضله ، واعتنى بهم وكثهم بستانه المحبوب واعتبر الشعب كما لو كان عروسه . لذلك إذا

<sup>(</sup>١) الحصول على مجموعة من الآراء الموضحة لهذا المذهب ، انظر فلسفة 'زيار' ، الجزء الثالث =

ما حاد الناس عن القانون الصواب والمكتوب في قلوبهم والمعروف من كلمات الوحى ، فإنهم لا يننبون فقط بالثورة الخطيرة ضد القوة التي لا تقهر ، بل بشئ أسوأ من ذلك ، وخصوصا الشعور بنكران الجميل ، فخطيئتهم لا مثيل لها في كل بقاع الأرض . وإذا كان الكفار لا يتركون آلهتهم التي ليست آلهة على الإطلاق ، فهل تنقلب إسرائيل وتعصى إرادة الحبيب الحي الجبار . إن الآثمين والمفكرين يشبهون البستان الخراب والمرأة الخائنة . وخطيئتهم ما هي إلا أسوأ حالات الفساد التام ، وإذا كانت البهائم تعرف من يطعمها ، فضرائيل تنسى سيدها ، صانع كل شئ ، والزوج المحبوب لشعبه المختار .

ولقد طور المسيح هذا الجزاء الأخلاقي ، الذي لا يستند علي قدرة الله على البطش وإنما على المحبة والعطاء ، فازداد عمقا ، واكتسب امتدادا . فيعامل الله الإنسان معاملة الابن المحبوب ، فيسعى له إذا كان ضائعا ، مثلما يسعى الراعى لغنمه الضالة ، ويركع ويقبله إذا عاد . ويسعد بإطعامه ويإكسائه الأفضل . ولا ينساه بالرغم من كل أخطائه . فنتتشر شمس الله ، وينزل المطر العادل والظالم على السواء . وتعد هذه الفكرة أكثر رقة وعمقا ، لأنها لا تستند على علاقة سياسية ، بل علاقة شخصية دافئة فإن تكن واعيا بها تبعا لقول المسيح - يعنى رغبتك أن تحيا متوافقا معها ، ترد إلى الله المحبة بالمحبة . لذلك بمجرد معرفتك لهذه العلاقة ، تكون قد نلت جزاء كل أفعالك الخيرة . وتصبح الرغبة في بمجرد معرفتك لهذه العلاقة ، تكون قد نلت جزاء كل أفعالك الخيرة . وتصبح الرغبة في الصواب . فيرغب الله في كل منا ، وبمجرد شعور الابن بهذا الحب والوعى برغبة الله ، المحاب بالرغبة في الاتحاد به ، وإذا لم تكن هناك معرفة بهذا الحب ، فإن الوعي ببؤس وتعاسة بالرغبة في الاتحاد به ، وإذا لم تكن هناك معرفة بهذا الحب ، فإن الوعي ببؤس وتعاسة العزلة ، والحياة المنوزة الفود الأناني والشرير ، دائما ما يدفع الفرد إلى هجر الحياة التافهة والبحث عن الأب ، حتى وإن كان أبا قاسيا . فما بالك إذا ما وجدت الأب ، يعتني

 <sup>⇒</sup> من الطبعة الثانثة مــ ٢٨٥ . ويعتبرها ماركوس أريواس شخصا بارزا في القائمة . ويعد ابكتيوس مسئولا عن استنتاج مبدأ الأخوة الإنسانية من الأبره المستركة لله . كذلك كان السينكا "أقوال مماثلة ، ومع ذلك جاء في كل الأتوال ما معناه إن اللرجل الحكيم ، بالرغم من مشاركته الإنسانية ، فعليه أن يحافظ على استقلاله ، وليس عليه أن يفقد نفسه ، قبيرهنة على احترامه للإنسانية .

بالعصافير الصغيرة وبزهور الزنبق ، وبأصغر وأقل أطفاله شأنا ، أفلا يرغب فو الخضوع له . ويفقئنفسه في محيط الحب الإلهى . فلا مكان الوجود المنفصل والمستقل بل ويكون مستعدا التضحية بحياته ، وبكل المتع الذاتية الخاصة ، وبيع كل ما يملك ، وأز كيون محتقرا ومرفوضا من كل العالم ، لكي يحيا حياة متآلفة مع الحياة الكلية الحب الإلهى ، التي يهون كل شئ أمامها .

ويظهر واجب الفرد تجاه جاره نتيجة منطقية تلزم عن كل ذلك فلم يعد الجار مجرد واقعة من وقائع الخبرة ، أو ينظر له بوصفه خصما أو صديقا ، أو عنوا ، بل أصبح طفلا من أطفال الله وياتت تلك الصفة تجب كل صفاته خصما أو صديقا أو عنوا ، بل أصبح طفلا من أطفال الله ، وباتت تلك الصفة تجب كل صفاته الحياتية الأخرى ، فالطفل نائب عن الأب . وهكذا يمكن تبرير قول أى رسول يتحدث باسم الرب ، بأن ما تفعلوه تجاه أقل فرد من إخوتى ، فأنتم تفعلونه بى " ، فكل فرد نائب وممثل لله . وإن كان " أيوب" قد برر السماح الذليل بالحديث ، لأنه فرد مثلنا ، فإن المسيح قد صعد بالجزاء إلى أعلى وتسامل : ألا يحبكم الأب جميعا ؟ ففي حضور الآب ، يفقد الأطفال انفصالهم ، ويشعرون بوحدة حياتهم ، ولا وجود لخصم أو عنو ، اسيد أو عبد ، لدائن أو مدين ، لأن الكل يدين الواحد المطلق بوجوده ، والكل في حضوره إخوة .

لقد أدرك الرواقيون فكرة الأب المشترك . ولكنه كان غير مشخص ، وعقلا منتشر فى كل شئ أو ضريا من المعقولية ، أما اللسيح فقد أعطى الفكرة نوعا من الدفء والحياة ، لم يكن معروفا فى أي فكر سابق من قبل ، فكان هدفه إنماء فكرة الواجب ، وجاء المبدأ الأعلى المذهب يقول مخاطبا الفرد عليك أن تسلك كما لو كنت تبادل المحبة بالمحبة ، وهكذا تم شرح الواجب .

لم يعد منهب المسيح ، كافيا الرد على التساؤلات الشكية المثارة في عصرنا . والسبب في ذلك أن المسيح لم يكن يسعى لوضع منهب فلسفى ، بقدر ما كان يعتمد على الحدس أو البصيرة . وفي عصرنا أحيط هذا الحدس بشكوك كثيرة ، لا يمكن التخلص منها بسهولة . إن فكرة " أبوة الله" تعد من الأفكار التي صعب على الفلسفة الحديثة تأسيسها ، ويجد الكثيرون من المفكرين في أيامنا صعوبة في الاقتتاع بهذه الفكرة أكثر من صعوبة إقتناعهم باستنتاج المسيح " لمنهبه الأخلاقي منها ، وبالنسبة لمن يقبلون

مبايمان راسخ مذهب أبوة الله فإن تفسيرهم البسيط لذلك ، أنهم قد قبلوا أولا المذهب الألخلاقي المسيح ، ثم وجدوا أنهم من الطبيعى أن يقبلوا معه اللاهوت الذى تأسس عليه فيقبلون المذهب الأخلاقى مسترشدين بحدسهم ، ويسلمون باللاهوت من منطلق الثقة ولكن قد يظهر من الناس من يقبل المذهب الأخلاقى ولا يقبل أو يقتنع باللاهوت . فيؤمنون بالأخلاق المسيحية ، ويرفضون اللاهوت . ويوصفنا فلاسفة لا نقبل إلا ما يمكن البرهنة عليه ، ويستحيل علينا الاقتناع بلاهوت المسيح القائم على الإيمان الساذج ، بل ولن نجنى شيئا بتأجيل مناقشة المسائل الأخلاقية إلى أن نؤسس لاهوتا ، فحسبنا أن نعرف أن الأخلاق تمثل النقطة الرئيسية في بحثنا ، وقد تنتقل بعدها إلى دراسة اللاهوت . لأنه إذا ما تم قبول لاهوت معين ، فإنه لن يكون كافيا لإجابة كل تساؤلات الباحث الأخلاقى .

ولئن كان منهب المسيح عن الواجب ، لا ينتمي إلى النظريات المثالية البحتة ، مادام يتخذ من واقعة أبوة الله أساسا له ، فإنه مازال هناك جانب منه ، يمثل أهمية قصوى لأي أخلاق مثالية ، لأنه بينما يؤسس الواجب على الوعى بأبوة الله ، وبالتالى على الاعتقاد في واقعة طبيعية أو ميتافيزيقية ، إلا أن الأرضية المشتركة لشعور الفرد بواجبه نحو جاره ، هي الوعى بأخوة الجار . ولقد ظهرت هذه الفكرة (الوعى بالأخوة) في تعاليم المسيح ، من الإحساس بالنبوة المشتركة ، التي أراد المسيح إجلاءها . ولكن بعيدا عن اللاهوت ، ريما يكون للاعتقاد في أخوة الناس ، في حالة وضوحه وتحديده نفس الصلة بفكرة الواجب ، التي أراد المسيح – في أخلاقه اللاهوتية – أن ينسبها لفكرة البنوة المشتركة .

ولما كان هدفنا معرفة ملاحقة الشكاك للأخلاق المثالية ، فإنه من الأهمية أن نلاحظ أن أخلاق السيح تستند على اللاهوت ، ويصرف النظر عن قبولنا أو عدم قبولنا اللاهوت المسيحى ، فإنه لا يعد أساسا كافيا لإقامة المذهب الأخلاقى . لأن السؤال الذي قد يدفع به الشاك ، يتعلق بـ لماذا يجب على المؤمن أن يبادل محبة الله بمحبة ؟ وكيف يؤسس الفرد مثله الأعلى على هذا الحب ؟ وبالرغم من سهولة السؤال بالنسبة المؤمن ، فإنه كان يواجه كل المؤمنين في كل زمان . فقد يؤمن الفرد باللاهوت المسيحى ، ولكنه لا يشعر بقوة المنهب الأخلاقى ، فيتسامل لماذا يقيبني هذا الحب ؟ والحقيقة أن الكنيسة ، قد وجدت أن لزاما عليها أن تحدد بعض الخطوات العملية ، التي يجب أن يمر بها غير المؤمن ، حتي يصل إلى مرحلة الشعور بالقوة اللازمة الحب الألهى . فلقد كان واضحا أن الإنسان

الضال قد يهتدى إلى الإيمان ويظل متمسكا بالمعتقدات البالية ، وذلك لأن الإيمان المنجى قد بدأ غير متطابق مع مجرد الاعتقاد في أبوة الله . لأنه بالإضافة لاعتراف الضال بولاء الطفل المحبوب لله ، لابد من وجود الفضل الإلهي لتحقيق الخلاص ، ولذلك لم تكن الكنيسة فائقة بمذهب المسيح في صورته البسيطة .

ولكن إذا ما صبح ذلك فإن أخلاق المسيح ، لم تؤسس على نظرية لاهوبية فقط ، وإنما على نوع من تبصر الفرد بواجبه الخاص ، بضرورة مبادلة الحب الإلهي ، إن إعتبار الحب الإلهي أساس لكل الواجبات ، مسألة لا يمكن أن تتم إلا إذا ما شعر الفرد أو أدراك أن من واجبه مبادلة هذا الحب الإلهي ، ولكن هل التبصر بهذا الواجب يعد أكثر وضوحا من إدراك الفرد لواجبه بضرورة محبة الجار ؟ فإذا كان الفرد لم يحب أخاه الذي يدركه إدراكا مباشرا فكيف يحب الله الذي لم يره ؟ ألا يكون واجب العرفان بالفضل ، من الأمور التي يدركها الإنسان إدراكا مباشرا في علاقاته الإنسانية ؟ ألا يكون واجب مبادلة المحبة للأصدقاء ، أسبق من شعور الفرد بهذا الواجب تجاه الله ، وذلك على فرض إيمانه بوجوده ؟ في كلمات أخرى : ألا نكون هنا في موقفنا هذا أشبه بموقفنا النقدى للمنهب الواقعي ، والذي انتهينا منه : إلى عدم كفاية أي مذهب طبيعي أو ميتافيزيقي ، لأن يصلح أساسا للأخلاق ، ولابد من استناد النسق الأخلاقي على مذهب أخلاقي بحت ، إن المذهب القائل بأن محبة الله لنا تعد أساسا الواجب منهبا يستند بدوره على مبدأ أخلاقي أعم منه ، وهو مبدأ وجوب رد الجميل والاعتراف بالفضل ، ولا يعد اللاهوت المسيحي أساسا لمثل هذا المبدأ ، ولكن من ناصية أخرى على أي شئ يتأسس هذا المبدأ المثالي ؟ لماذا يحب مبادلة الحب ؟ هل يكون هذا المبدأ مؤسسا بدوره على مذهب أو نظرية تتعلق بتكوين الطبيعة الإنسانية ؟ إن نفس الإعتراض يظهر مرة أخرى ، فالواقعة المانية ليست مثلا أعلى . إذن تكون المسألة مجرد حدس أو تبصر ، ويتم قبول المثل الأعلى لكونه وأضحا بذاته . وهنا يعود الاعتراض القديم إلا أن يكون هذا المثل الأعلى ، الذي لا أساس له ، ما هو إلا الرغبة الذائية لفرد ما ؟ لنفرض أن المؤمن لم يكن مخلصا ، وما زال هناك الضالون النين يجب إقناعهم بحقيقة لا يعترفون بها ؟ فكيف يتم إقناعهم ؟ من الطبيعي ألا يتم اقتاعهم بأن نطلب منهم رؤية الوقائع التي يرونها بالفعل ، وبدون أي إقتاع ، وإنما بأن

نثير فيهم شعورا جديدا بالإقرار بالفضل ، خاصة العرفان بالجميل . لذا يبدو أن المثل الأعلى المسيحى ، لا سند لأساسه النظرى ، إلا الواقعة الطبيعية بئن الإنسان دائما يشعر بالعرفان بالجميل أو الإقرار بالفضل حقيقة لا يستطيع أحد اتهام المسيح ، بأنه قد أعطي هذا ، أو أى أساس نظرى آخر لمذهبه . فلقد كان متحررا تمامامن الغاية النظرية في تعامله مع الناس ، ولكن ما يهمنا نحن الآن الناحية النظرية ، إذا لم يكن أساس الأخلاق المسيحية كما هو شائع ، الواقعة الطبيعية الحب الأبوى ، ألا يمكن أن تكون أنن ، الواقعة الطبيعية برجود العرفان بالجميل ، أساسا لتلك الأخلاق ؟ وهل تصلح أى واقعة ، لكى اتشكل أساسا لنظرية أخلاقية كهذه ؟ وإذا كانت الأخلاق المسيحية من أرقى صور الأخلاق من الناحية العملية ، فهل يعنى ذلك ألا نبحث بعمق عن الأساس النظرى ، الذي يستند عليه هذا البناء الأخلاقي العظيم ؟

- 1 -

مازلنا نسعى اشرح الصعوبة الرئيسية في الأخلاق ، والتي غالبا ما تكون محتجبة وراء الأساليب الخطابية . وبداية يمكن القول بأن الشكوك المثارة حول المذاهب الأخلاقية ، قد نتجت بسبب صعوبة تقديم أي تبرير واضمح لاختيار مثل أخلاقي أعلى معين . فلئن كان المثل الأعلى يمثل معيارا نحكم به على الأفعال ، فما هو المعيار الذي نحكم به على المثل الأعلى ذاته ؟ . فقد يضع 'أفلاطون' ، أو أحد 'الرواقيين' ، أو حتى 'المسيح ، مثلا أخلاقيا أعلى ، وقد يسهل علينا إتباع هذا المثل الأعلى ، إذا كنا من أتباع أي منهم ، أو نقع تحت التأثير الشخصى لهم . حينئذ يمكن أن نقول " إننا نتخذ هذا المثلّ الأعلى مرشداً لنا ، وأن مذهبنا الأخلاقي قد تأسس . ولكن إذا كنا غير مؤمنين أو متأثرين شخصيا ، قد يحق أنا طلب البرهان على صحة هذا المبدأ الأخلاقي . يقول المذهب " تمسك بالحياة الفاضلة ، أو بالمثل الأبدية ، أو بنظام الطبيعة ، أو بإرادة الله ، أو بمحبة الأب . وإذا ما نظرت لهذه الوقائع ، تفهم مثلنا الأعلى . وإذا ما تنكرت هذه الحقائق ، فلن تردد في السلوك وفقا لها . " واكن ربما يظل الشاك مترددا . وربما يقول لأفالطون " إن الطاغية قد يضحك عليك ، عندما تحدثه عن متعة التأمل الفلسفي ، بل قد يصر على أن حياته المليئة بالصراعات والمخاطر والتناقضات والمتع الحسية أفضل من متعة التأمل السخيفة والغيبية. فإذا ما قال الطاغية ذلك ، فمن يستطيع مجادلته ؟ . ألم يهجر الكثير من الناس حياة الفكر الملة ، إلى الحياة العملية بنحزانها وأفراحها ؟ . ألا يعتبر هؤلاء الناس متع الحياة بالرغم من نذرتها ، أفضل من حياة السكينة والهدوء التي يحققها مثالك الأخلاقي ؟ وقد يعترض معترض على الفكر الرواقي ، بقوله " لنفرض أن العقل الأزلى قد انتشر في كل الأشياء ، وأصبح أبانا المشترك ، فلماذا يدفعني للقيام بما لا أحب من الأفعال ، وأنا مخلوق من مخلوقاته ؟ ومن يستطيع أن يهرب من وجوده ؟ وحتى إذا لم أكن منصتا لصوت العقل في أفعالى ، أفلست مازلت جزءا من العقل الكلى ؟ إن الحقيقة القائلة بئن هناك حكمة أزلية لا توضع لى فلماذا يتوجب على التزام الحكمة في مسالكي فريما كان قدري أن أحيا حياة ، من فرص عليه إمتاع نفسه بكل متعة ممكنة " وأما المذهب المسيحي ، فقد يرد الشاك على الاعتراض بأنه إذا لم تحول الحقيقة كل من يعرفونها تحولا روحيا ، فإن الدليل على أن المترض ؟ إذا لم أشعر بحب الله ، فما دليلي على أني يجب أن أشعر به ؟ . أو قد يسأل المعترض ؟ إذا لم أشعر بحب الله ، فما دليلي على أني يجب أن أشعر به ؟ . أو قد يسأل عن ما تسأل به الطبيعة الإنسانية دائما : " لماذا يجب أن أكون محبوبا ، ولا أكون أنانيا ؟

والطريقة العملية والسهلة التعامل مع مثل هذه الاعتراضات ، تتمثل في رفضها وصب اللعنات عليها ، بل ومن السهل من وجهة نظر أعلى أي مثل توجيه مثل هذه اللعنات إذ يمكنه مخاطبة من لا يلتزم به قائلا " إذا لم تفعل ما آمرك بفعله ، فئت ملعون ، ومن لا يطيع ملعون " ولكن اللعنات ليست حججا ، والاعتماد عليها يعنى التخلي عن الأخلاق النظرية . وإن كنا لسنا من أنصار صب اللعنات ، وإنما نسعى لوضع نظرية أخلاقية ، فإن ذلك لا يعنى الاكتفاء بالاقتناع النظري ، أو برفض ربط العمل بالنظر ، إننا في حاجة إلى قانون أخلاقي ، لا نعجب به فقط وإنما نستطيع البرهنة عليه أيضا .

فإذا كانت تلك الاعتراضات ، تغلق الطريق أمام الفيلسوف المثالي ، فماذا هو فاعل بها ؟ أهناك اتجاه ما ، يستطيع أن يبحث عن أساس لمثله العليا ؟

مازال أمامنا قبل سعينا لمعرفة الاتجاه الصحيح ، أن تبين أن هذه الاعتراضات التى قد تم توجيهها إلى المذاهب الأخلاقية ، يمكن أن يتم تطبيقها أيضا على تلك المذاهب التى تجعل الكتلة من الفرائز المتصلة "بالضمير" أساسا للأخلاقية . يعتبر الضمير نتاج تدريب مستمر متحضر ، ولقد برهن على قدرته على تقديم مساعدة لا يمكن الاستغناء عنها عند

اتخاذ القرارات الأخلاقية العملية ، ولكن إذا ما اعتبر الضمير كافيا لتوفير الأساس النظرى للأخلاقية ، فإنه قد يواجهه بكل الاعتراضات التي قد واجهت القول بوجود الوقائع الأخرى ، فيمكن الشك بأنه واقعة عامة مائية أو حقيقة أساسية الطبيعة الإنسانية ، لا يعتبر مثلا أعلى ، أو أساسا واضحا لمثل أعلى ؛ لقد تمت مناقشة هنين الاعتراضين كثيرا ، فدعنا نعيد القصة القيمة .

#### - 1 -

لا تعتبر الغرائز مفيدة ، لانها معصومة من الخطأ أو أنها تتصف بالمعقولية ، وإنما لأنها تعمل بسرعة ، فدائما نلجأ إليها في حياتنا العملية بوصفها بديلا للعقل . ولكن من الناحية النظرية ، لا يوصف فعل ما بالخيرية ، لكون الغريزة قد حصلت على موافقة الضمير عليه ، أو أن الضمير لدى أى فرد قد يوافق بصورة غريزية على الأفعال الخيرة . لذلك إذا كانت الغاية في البحث عن نظرية أخلاقية ، فإن الضمير لا يصلح أساسا للتمييزات الأخلاقية .

ولا بجب أن يفهم حقا أننا نشير إلى الوعى الأخلاقي لدى الإنسان ، ذلك الوعى الذي يعد أرقى صور التجليات العقلية ، لأننا نحن أنفسنا نرغب في أن نثبت إمكانية وجود هذا الوعى الظقى المؤسسي تأسيسا عقليا . إن الضمير الذي نقصده هو الضمير بوصفه غريزة . فعندما يحكم الناس بصواب كذا وكذا من الأفعال ، لأن الضمير يحكم بصوابها ، فإنهم في الحقيقة لا يعبرون إلا عن مشاعرهم ، أو ما يشعرون بصوابه . وعندما يقيم الأخلاقيون مناهبهم الأخلاقية على الضمير ، فإنهم يتعرضون لمخاطر إقامة تلك المذاهب على الشعور . لأن مجرد الاعتماد على الشعور لا يحل المشكلات الخلقية بقدر ما يخلقها . فمثلا عندما عرض بتلر لتحليل مكونات الضمير في كتابه " سالة في طبيعة الفضيلة" انتهى إلى أن الخير أو العمل على زيادة السعادة العامة لا يشكل بالنسبة اضميرنا الشعبي المشترك إلا جزء من الفضيلة ، ولا يعبر عنها تعبيرا كاملا ، وبذلك لم يقدم لنا أي صورة إيجابية عن طبيعة الفضيلة ، بل قدم لنا مشكلة عن طبيعتها . يقول بتلر " إذا كانت الخيرية هي طبيعة الفضيلة ، بل قدم لنا مشكلة عن طبيعتها . يقول بتلر " إذا كانت الخيرية هي الأساس الوحيد للفضيلة ، فلن يحكم ضميرنا على اعتبار الخيانة والقسوة من الرذائل ،

الإبإبراكنا أنهما يزيدان من مقدار البؤس في المجتمع ". ولذلك يقرر بتار « بأنه إذا استطاع فرد ما أن يحقق لنفسه مكسبا ، ولكنه سبب قدرا ضئيلا من الظلم ، فإنه قد لا يعتبر هذا القدر من الظلم رذيلة أو أمرا قبيحا ، إذا قارنه بمجموعة من الأفعال الأخرى . كذلك يرى " بتلر " أن من الصواب أن تسلب ما يمتلكه فرد ما ، وتعطيه لآخر ، مادامت سعادة هذا الآخر تزيد في مقدارها عن مقدار البؤس الذي قد يشعر به من قمت بسلب ملكيته . ويستمر بتلر قائلا " لذلك يبدو أننا في طبيعتنا ، ويحكم تكويننا ، نميل لرفض الزيف والقسوة ، ونميل الموافقة على الخيرية المجردة عن كل إعتبار ، والتي قد تؤدى ممارستها إلى سعادة أو بؤس " أتعد الخيرية من صفات الله الخلقية ولا تكون من صفاتنا ؟

إن كل ذلك يبين لنا كيف أن ضميرنا الفج مملوء بالمشكلات إنه ليس مرشدا لحل المتناقضات بل مفجرها . فيوافق الضمير على الخيرية ، وبوافق في الوقت نفسه على كبتها في حالة إذا ما بنت العدالة للعقل الشعبي متعارضة مع الخيرية . وعنهما حاول بعض الأخلاقيين رد كل صور العدالة إلى الخيرية ، فإن الضمير الطبيعي لم يكن راضيا . فيوافق الضمير على الجزاء ، ليس بسبب أن الجزاء يزيد من السعادة وإنما بسبب أنه خير في ذاته . فإذا ما جاء الضمير الطبيعي مرة أخرى واعتبر أن الخيرية تعد غاية في ذاتها ، وما الجزاء إلا وسيلة لها، فإن مثل ذلك القول يجعل الضمير متناقضا مع ذاته . إن الضمير الشعبي بوصفه غريزة ، يكون مشوشا وغير متيقن من العلاقات الحقة بين العدالة والخيرية ، والحقيقة أنه يعد من العبث أن نطلب من الغريزة ممارسة عمل ما ، لم تهبؤه لها الظروف الطبيعية ، خصوصا إذا كان هذا العمل متعلقا بإقامة نسق أخلاقي . إن مفكرا مثل بتلر ، بالرغم من جدية وعمق أرائه ، يدافع عن الاعتراضات الموجهة للضمير بنوع من التحليل ، ينتهي بنا إلى الاعتقاد بأن ضميرنا ما هو إلا لغز ، وكل أحكامه الأخلاقية تصبح أحكاما مشكوكا فيها ومشوشة ، بمجرد فحصها فحصا بقيقا ، باختصار شبيد تشبه الغريزة أي عادة أخرى من عاداتنا فانت عادة ما تهبط السلام بسرعة ، مادمت لا تفكر في كيف تتحرك قدماك ، ولكن إذا ما فكرت في حركتها وسرعة هبوطك ، فإنك غالبا ما تتعش . وكذلك يكون الضمير مرشدا أخلاقيا موثوقا به ، مادمت لا تطلب منه الإجابة عن أسئلة فلسفية . ولقد نوقشت هذه الاعتراضات مناقشات مستفيضة ، وباتت لا تستحق عرضها بالتفصيل ، وحسبنا بالنسبة لمرادنا أن نضيف ما قال به الشكاك الأخلاقيون من بداية الفكر السوفسطائي حتى يومنا هذا ، وبالأخص إصرارهم على أن الضمائر المختلفة الناس والشعوب والأجناس ، تتعارض في أحكامها على الأفعال . والحقيقة أن هذا الاعتراض يفقد قيمته إذا ما يفع ضد نظرية تتأسس على الوعى الخلقي ولكنه يكون هكذا ، أي نظرية تجعل الأخلاق تستند على تكوين عاطفي أو عقلي معين للطبيعة الإنسانية ، وتعلن أن الناس تستمد أخلاقها من ملكة أو حاسة واحدة ذات صبغة معينة ، فإذا ما كانت هناك ضمائر عدة ، ويتمسك كل منها بأنه الضمير الحق ، وتتصارع فيما بينها ،

إن أهواء الفريزة الخلقية ، تشبه في كثرتها تلك الأفعال التي كانت ضمائر البدائيين القساة توافق عليها أو ترفضها ويستطيع أن يجد كل فرد منا أعدادا لا حصر لها من التقديرات الهوائية والمتعارضة للأفعال ، قد لا ينظر إليها إلا بوصفها موضوعا للبراسة النفسية التفصيلية ، أو بوصفها قابلة الرد على أي مبدأ ظاهري إن ضميرنا تجاه الأمور العادية ، يغلب عليه الصمت ، إما بوصفه شعورا ، أو ما يمكن أن يسمى بالضمير الأخلاقي ، فإنه لا يكون مميزا في أي جانب ، عن مجرد الشعور بالتألب ، أو بالتقديس لعادة ما ، أو بالخوف من ارتكاب ما يتعارض مع أداب السلوك العام . لقد أصبح شائعا في أيامنا هذه أننا قد نشعر بالألم من أخطاء معينة قد لا تصل إلى مرتبة الجرائم الصغيرة ، بل وغالبا ما نندم على فعلها مثلما نندم عن هفواتنا الأخلاقية . فالتوبّر الزائد أصبح سمة من سمات عصرنا . فقد تسافر مستخدما تذكرة فرد آخر ، أو تكنب كنبة بيضاء ، أو تلفظ لفظا جارحا ، ولا تشعر بوجز ضميرك ، خامية إذا ما قد أصبحت معتادا على تلك الأمور . فإما أن تنحنى الشخص غير المناسب في الطريق ، أو تخطئ في نطق كلمة ما ، أو تنفع إكرامية على كوب من الماء ، فإنك قد تظل متالما طول يومك على تقصيرك ، وريما من وقت لآخر أو لعدة أسابيع تالية ، إن مثل هذا الحكم المستقل والحياد ، ما هو إلا الشعور بما كان ينبغي عليك فعله ، أو القيام به فهل تؤسس الأخلاق على الشعور ، الذي سريعا ما يتحول إلى رماد ؟

والإجابة التقلينية لأتصار الضمير عند مواجهتهم بهذه الاعتراضات ، إجابة معروفة جيدا إذ يقواون : ربما تكون هناك بعض الاتجاهات الفعلية الضاطئة ، ولكن الحاسة الخلقية حقيقية وموثوق بها بالرغم من وجود بعض الأخطاء . ربما يحل الشعور بالخجل أو بحب الإعجاب أو بالتأدب محل الضمير ، ولكن الضمير الحقيقي إذا ما وجد يكون معصوما من الخطأ . ولكننا يمكن أن نقول : إذا كانت تلك هي طبيعة الصعوبة ، فإن النتيجة تظل متسقة مع ما نصر عليه . لإنه إذا كان السؤال المطروح ، يتعلق بما إذا كان الباعث الداخلي لدى ، والذي أسميه بالضمير : يكون حقا صوت الضمير المعصوم من الأخطاء أم لا ، فإن هذا السؤال لا يمكن الإجابة عنه ، بالركون إلى الضمير ذاته لأن المسألة تصبح كما يلي : إذا كان هناك باعثان يتظاهر كل منهما بأنه الضمير ، فأي منهما بكون ضميرا حقًّا ؟ إن أسئلة كهذه تتطلب الاحتكام إلى محكمة أعلى من هذه البواعث المتصارعة ، بل وإن يجدي تطبيق معيار أنتيجون الجليل الفصل بين البواعث المتصارعة ، والقول بأن هذا الباعث لم يظهر اليوم أو الأمس ، ولا يستطيع إنسان أن يعرف متى ظهر ، لذلك فهو صوت الضمير الذي لا يخطىء ، والحقيقة أن مثل هذا القول ، يعد قولا مفيدا اذا ما طبق المعمار على حقيقة أبدية ثابتة ، ولكنه لا يعد معيارا كافيا بالنسبة لنا في ضعفنا ، وإن يصلح التطبيق على البواعث الكامنة في نفوسنا الفقيرة ، إننا سريعا ما ننسى متى اكتسبنا رغباتنا أو حتى عاداتنا السيئة ، بل وقد نتخيل أنها من الأمور الموغلة في القدم ، والمنتمية إلى تراثنا القديم . فالطفل الذي يولد في إحدى المقاطعات الغربية البعيدة ، وينمو وينشأ وسط مجتمع يكبره بسنوات قليلة ، بل وربما يكون عمر هذا المجتمع من عمر أخيه الأكبر ، دائما ما ينظر إلى الشوارع الملتوبة نصف المهدة ، والتي تحظ نفسها وسط المنازل الخشبية ، المحملة بالقانورات على أنها نتاج ماض عظيم ، وبالرغم من حداثة هذا المجتمع ، يجل الطفل تاريخه ، ويقدس الكوخ القديم المصنوع من الأشجار المفنة ، تماما متلما يقدس الطفل الأثيني أطلال البراثنيون " ، ولا يستطيع أن يتصور أنه كان هناك زمن لم تكن به هذه الأشياء قائمة ، كنلك أيضًا ، إذا كانت الحقيقة الأخلاقية أزلية فإننا لا نجرؤ على المكم عليها بمجرد فحص ما بداخلها ، لنرى أي العادات والرغبات أو حتى الأحكام الخلقية التي نشعر بها يعتبر أزليا ، إن مثل هذه المصداقية

المطلقة ، قد يشعر بها المرء تجاه الطريقة التي تصنع بها والدته البودنج ، يقول أرسطو ، إن الثلج " يبدو لونه بعد يوم واحد ناصع البياض ، كما لو كان قد ظل هناك منذ ألف عام علي حاله هكذا ، ولم يغرب في يوم من الأيام . ولا شئ يتصف بالقدم أكثر من العادة المارسة بصورة منتظمة ، حتى وإن كانت تلك العادة حديثة نسبيا .

لذلك لا نستطيع الاعتراف بعصمة الضمير ، من مجرد شعورنا بقدمه ، أو برسوخه في سريرتنا وربما نكتشف أن الضمير أو الأهواء التي تتظاهر بأنها الضمير ، تشير أو توافق على أنماط متعارضة من الأفعال ، وبذلك لا يعد الضمير مرشدا أخلاقيا كافيا .

وإذا ما فرض أنه قد تم التغاضي عن كل تلك الصعوبات ، وكان الضمير عاما ومتفقا عليه من قبل كل الناس ، ولا توجد أي صعوبة في التمييز بين الضمير والعاطفة ، أو تمييزه عن العواطف وكل الأحكام المسبقة والرغبات ، فإنه يظل من الصعب وضع نظرية مطلقة عن الفرق بين والصواب والخطأ ، بالاعتماد على أحكام أي غريزة . إن معرفة سبب عدم طاعة الفرد لضميره ، إذا كانت أحكام هذا الضمير تتفق مع رغيات الفرد ، مسألة لا يمكن توضيحها بالرجوع إلى الضمير ذاته أو وحده . كذلك لا يمكن توضيح ضرورة وحقيقة ، أي تمييز بالركون إلى ملكة قد تظهر ادى الفرد بمثابة عاطفة شخصية ، أو رغبة ، أو أختيار ، أو تتحدد أو ترتبط بباعث باطنى لديه . وحتى إذا ما كان لدى كل الناس نفس الباعث ، فإنه لا يجعل رغباتهم أو أحكامهم المسبقة ضرورية أو معقولة . وإذا ما فرض أن الضمير كلى ، فإنه ما يزال واقعة طبيعية . ولئن كان بالفعل لا وجود لأى فروق بين ضمائر الناس ، فإنه من المستحيل معرفة : لماذا لا توجد مثل هذه الفروق . وإذا كانت سلطة الضمير حتمية ، فمن المكن أن تكون مجرد إمكانية ومحتملة ، فإن تم الإستناد إلى الضمير وحده لتبرير حتمية أحكامه ، ولم يتم الركون إلى معيار عقلى أعلى منه ، فإنه ليس هناك ما يمنع القول بنسبية هذه الأحكام . ولكن ما يحتاجه الأخلاقي التمييز بين الصواب والخطأ ، لا يمكن أن يعتمد على مجرد وجود عرض لشئ ما ، حتى وإن كان هذا الشئ هو الحاسة الطقية . إنه يريد الحقيقة الأخلاقية الأبدية . لذلك نصر على أن السؤال الأول الذي يجب أن يساله الأخلاقي هو لماذا تكون أحكام الضمير أحكاما صائبة ؟ أو لعرض المسألة بصيغة أخرى : لماذا يحكم المذهب الأخلاقي بعدم صواب ضمير الشيطان ، بالرغم من موافقة ضمير الشيطان على أفعاله ؟ والواقع أن المناقشة جانبا علميا ، عادة ما يهمل فلقد ارتكبت جرائم كثيرة باسم الضمير . ويرفض الناس باسمه أى اتجاه نحو تقدم أخلاقي حقيقى ، مادام هذا الاتجاه متعارضا مع الأحكام الشعبية الشائعة القديمة ، فقتلوا الأنبياء ، ورجموا كل أنصارهم . وظهرت الحروب باسمه ، وأبيدت قبائل ، وقهر الناس بعضهم بعضا ، فلئن كان الضمير مرشدا عمليا ناجحا فى الحياة العملية ، فإنه فى أحيان كثيرة ، كان عنوا لكل فكر جبيد . فبالرغم من مساعنته لنا على الاهتداء إلى طريقنا فى أثناء الليل ، فإنه يفقد قدرته على الرؤية مع بزوغ نور الفجر . من الضروى أن تعترف الأخلاق بأن هناك لحظات معينة ، يجب أن يحل العقل الخلقي محل الغريزة الخلقية ، ويخرس صوت الحق صوت الضمير زادت خطورة أرتكاب الناس الأخطاء عدة ، وبات من الضرورى ، أن يبحث رجال الأخلاق عن معيار ما يمكنهم من الحكم بنجاح أو فشل الغريزة . فلا يصلح الضمير معيارا . ولابد

#### - A -

إن نقدنا الضمير ، ما هو إلا نمونجا آخرا المنهج الذى تم تطبيقه فى نقد المثل الأخلاقية العليا التى تميز بين الصواب والخطأ ، ثم ترفع هذا التمييز أو الفرق إلى مرتبة المبدأ الخلقى ، وتسنتج منه أحكاما خلقية معينة . حينئذ قد بسألك بسائل ، عن الأبساس الذي تكون قد أقمت عليه مبدأك غير رغبتك الخاصة ، وهنا تجد نفسك باحثا عن واقعة خارجية تستقل عن رغبتك وأحكامك المثالية . ولكنك تكتشف فى نفس الوقت أن تلك الوقائع الخارجية ، هى ما كنت قد رغبت فى تجنب القول بها فقد بسبق أن أكلت أن المثل الأعلى يحب أن يكون أبساسه مثالى أو نظرى . وها أنت تقول بأن ما يكون صائبا من الناحية المثالية ، يعتمد على طبيعة الله ، أو وجود العقل الكلى أو على أحكام الضمير . الأعلى ؟ فإذا فرضنا مثلا زيف معتقداتك المائية الحالية ، أو أن الأب قد أصبح كارثا الأعلى ؟ فإذا فرضنا مثلا زيف معتقداتك المائية الحالية ، أو أن الأب قد أصبح كارثا الكلى بات مأقونا ، أو فسمت ضمائر كل الناس ، فهل يؤدى ذلك إلى تبدل مثلك الأعلى فإذا كان من المفترض أن المثل الأعلى الأخلاقي يعتبر حقا على كل الأشياء ، فما شأن فإذا كان من المفترض أن المثل الأعلى الأخلاقي يعتبر حقا على كل الأشياء ، فما شأن فإذا كان من المفترض أن المثل الأعلى الأعلى العالم ؟ قد يرد المثالى بطريقة برومثيوس عند هذا المثل الأعلى إذا ما انتصر الشر فى العالم ؟ قد يرد المثالى بطريقة برومثيوس عند

شلى تقائلا أقاوم الشيطان بعقل هادئ وثابت ومنظم وأواجه تهديدات العالم . كذلك كيف يحدد ما هو كائن ؟ يحدد ما هو كائن ؟ فكيف فكيف يمكن أن تؤثر مناقشة قدرة الله خيريته ، أو كلية الضمير وقوته الباطنية الوجدانية ، في حكمنا بالتمييز الفكرى بين الصواب والخطأ ؟

وهكذا تجدنا في حيرة من أمرنا أمام المطالب المتعارضة النقاد . يقول فريق منهم "عليك أن تقدم لنا نسقا أخلاقيا لا يستند على رغبتك الشخصية " وذلك مطلب منصف جدا . يدفعنا لمحاولة إثبات أن نسقنا الأخلاقي مؤسس على الحقيقة الأزلية " وبالأخص إرادة الله أو بديهية الضمير الكلى ، أو على أي واقعة مشابهة من وقائع العالم . حينئذ يعترض لنا فريق آخر من النقاد قائلا « وأين تختلف عمن يقولون بأن القوة هي الحق ، أو أن النجاح هو ما يحدد الحق ، أو أن كل ما يوجد يجب أن يوجد ؟ لأنك تنتهي إلى القول ، بأن وجود الشي يجب أن يكون فقط بسبب أنه موجود " دائما ما يظل هناك فرصة سانحة لنقدنا ، والتشكيك في صوابنا في إعتبار كل من الله والضمير من الوقائع الطبيعية . فيقول هؤلاء والتقاد " لماذا تؤسس الحقيقة الأخلاقية التي يجب أن تتصف بالوضوح والثبات ، على المذاهب الطبيعية أو الميتافيزيقية التي دائما ما تكون عرضة لشك ، وصعبة الإثبات ، على

إن الصعوبة العامة التى كشف تعارض المثل الأخلاقية عنها تتمثل فى حاجتهم إلى قاض أعلى منهم ليفصل بينهم . فإذا ما بحثوا عن هذا القاضى فى العالم الواقعى تتعرض مثاليتهم التناقض . وإذا ما بحثوا عنه فى أنفسهم ، يبدأ الصراع من جديد لأنه إذا كان كل منهم له حق الحكم على الأخر ، فمن منهم يستطيع أن يكون القاضى الأوحد ؟

#### الفصل الرابع

### الغيرية والأنانية والجدل الدائر بينهما فى العصر الجديث

" إذا كان النور الذي بداخك ظلاما ، فكم عظيم هذا الظلام! "

لم تستنفد حتى الآن كل مظاهر الحيرة المتعلقة بالصعوبة الأساسية النظرية الأخلاقية وربما نجد من يقول " لنترك المثل لمشكلاتها ، ونهتم بالواجبات العملية والفردية في هذا العالم ، فهي على الأقل واضحة " ولكتنا نلاحظ أن هذه الواجبات ليست خالية من المشكلات المتعلقة بالمثل الأعلى فدعنا نرى كيف يمكن أن نعاني من نفس الصعوبة ، التي قد أربكت المذاهب الأخلاقية ، إذا ما بحثنا في الأسس النظرية لأحد هذه الواجبات الواضحة وبذلك قد نكسب من تحديد المناقشة ما قد خسرناه في تعميمها . فدعنا نختار مسالة أخلاقية مشخصه ، وبخاصة مشكلة الأساس الصحيح للتميزات الأخلاقية والعلاقات الأخلاقية الأخرى ، بين ما أصطلح الناس على تمسية هذه الأيام بالغيرية والانانية .

على أى أساس ، إذا كان هناك أساس ، يؤسس الوعظ الخلقى القائل " بأنه يجب عليك أن تحب جارك كما تحب نفسك ؟" وهل يمكن أن يكون هناك أى أساس على الإطلاق ؟ وهل يمكن أن يكون هناك أى أساس على الإطلاق ؟ وهل يمكن أن ندرسها كما تظهر في الجدل الدائر حولها الآن فسنعلم ما جد حول هذه المسألة من إجابات فلاسفة الأخلاق المعاصرين عنها . ويمكن القول بأن هناك محاولتين لحل هذه المسألة ، ظهرت المحاولة الأولى لدى أصحاب الاتجاه الواقعي من الأخلاقيين ، رغم عدم تمسكهم بالواقعية دائما . فقالوا بأنه على فرض وضوح الهدف الأناني في البداية ، فإنه سريعا ما يظهر الهدف الغيرى ملازما ومساعدا للهدف الأناني - إذ قد أصر هؤلاء الكتاب منذ هويز حتى يومنا هذا ، على أن الغيرية ما هي إلا

أنانية معدلة ، أو قد هنبتها ثقافة التنوير . ويعد من الطبيعى في هذه الحالة ، أن يعترض معترض بأن الغيرية الحقة قد باتت مستحيلة اذلك فإن المثل الأعلى الخلقي الناتج ، سواء كان صائبا أم خاطئا في حد ذاته ، يكون في كل الأحوال في صراع مع كل المثل العليا الأخلاقية الأخرى . وبذلك لن يرضى الشرح أحدا ، ومازالت الحاجة هناك لحكم ينهى الصراع .

وأما المحاولة الثانية فقد كانت من جانب المثاليين ، الذي قد ربوا الغيرية إلى بعض الدوافع كالشفقة والتعاطف ، ظنا منهم بأن ما يمليه الباعث يكون محددا وواضحا بذاته وليس غامضا أو مجردا كما في حالة أوامر الضمير ولكن بالنسبة لهذا الأساس ، قد يعترض مرة أخرى ، بأن كل أحكام الشعور أحكام رغبة ، وما الشفقة والتعاطف ، إلا مشاعر خادعة ومشوشة ، ولا تحقق البصيرة الخلقية ، ولا يمكن تأسيس مثل أعلي على هذه الوقائم المتغيرة .

ولئن كان من الجائز الشك مرة أخرى في نتائج مثل هذه الانتقادات ، فإن المنهب الشكى الذي نصر على التمسك به يعد أساسا ضروريا للأخلاق ، وإن نعتنر لاستمرارنا على دربه في الفصل التالي في أثناء مناقشتنا للمشاكل الخاصة ، التي قد فرضها علينا الحدل الدائر حول الأنانية والغيرية .

-1-

في مجموعة من القصص الشعبية السرفين ، توجد القصة التالية : في سالف الزمان كان هناك أخان ، الأكبر منهما مهمل وغير حريص ومسرف ، ولكنه محظوظ دائما ، فظل غنيا بالرغم من تبنيره بينما كأن الأخ الأصغر ، بالرغم من حرصه وجده في العمل ، منحوسا وغير محظوظ ، فقد كل شئ وبات فقيرا ، يهيم في العالم الواسع ، ويحيا بالاستجداء وبعد طول معاناة . قرر هذا الفقير ، أن ينهب القاء القدر ذاته ، يستفسر منه عن سبب شقائه وعذابه وفقره . وبعد بحث مديد . وصل إلى البيت الكئيب . ولما كان على زوار "القدر" ، عدم المبادرة بالسؤال ، وما عليهم إلا الإقامة في بيته ، حتى يطلب لقاءه أو يقوم بتوجية الحديث إليهم . وأن عليهم في أثناء فترة الإقامة محاكاة القدر في أفعاله ، ولاحظ لبث السائل مقيما في البيت عدة أيام ، صامتا ، ومشغولا بتقليد القدر في أفعاله ، ولاحظ أن القدر لا يحيا على وتيرة واحدة ففي بعض الأيام ، ينام على سرير نهبي ، ويتناول أشهى المأكولات ، والذهب منثور تحت أقدامه ، وفي أيام آخرى يكون محاطا بالفضة ، ويتناول وجبات شهية ، وإن كان الطعام بسيطا وفي بعض الأحيان لا يكون لديه إلا

النحاس والصفيح ، والطعام الجاف وفى بعض الأيام ، يكون معدما ، يفترش الأرض ، ويتناول الخبز الجاف وفى كل ليلة يسأله صوت من السماء ، كيف يحيا الذين يولدون فى هذا اليوم ؟ يجيب القدر دائما ، مثلما قضيت يومى يحيون حياتهم .

أدرك الفقير سرحظه السئ فقد ولد في يوم بؤس وفقر . وبعد أن خرج القدر عن صممته وطلبه . سئله الزائر قائلا ، " ألا توجد طريقة ما ، يستطيع بها أن يهرب من مصيره الذي قد تحدد يوم مولده ويتحرر من تبعات حظه السيئ . أجابه القدر قائلا عد إلى بيتك ، وإسأل أخاك أن تتبنى ابنته الصغيرة ، فقد ولدت في أحد أيامي السعيدة . وعليك بمجرد تبنيها ، أن تنسب وتكتب كل ما تمتلكه من الثروة باسمها ، واحدر أن تكتب شيئا باسمك ، حينئذ تصير غنيا " ترك البائس منزل القدر بأيامه التعيسة ، وعاد إلى عالم الأمل والعمل وبمجرد اتباعه لنصيحة القدر ، صار غنيا ، وتضخمت ثروته . ولكن طبقا النصيحة ، بات كل شئ منسوبا الفتاة الصغيرة ، فيسجل كل ما يريحه وما تحققه من ثروات باسمها . ومضت الأيام ، إلى أن شعر الرجل في نفسه بالقلق والضيق ، فقال محدثا نفسه ، إن كل هذه الحقول والبيوت والسفن والكنوز ، ليمت في الحقيقة حقا لها ، من السماء ، أحرقت حقوله ، وارتفع الفيضان فأغرق سفنه ، فأخذ الرجل الرعب ، وأنقلب ملى وجهه ، قائلا " لا ، لا أيها القدر ، فقد كنبت ، وهذه الأشياء لا تخصني ، بل ملكها هي وحدها ووحدها فقط . " عندئذ هدأت العاصفة وانحسر الماء ، وعاش الرجل في بحبوبة هي وحدها ووحدها فقط . " عندئذ هدأت العاصفة وانحسر الماء ، وعاش الرجل في بحبوبة وسلام .

- f -

قد توحى قصة "سرفين" القصيرة باقكار كثيرة ، وبثير العديد من التساؤلات ، واكننا نقتصر هنا على مسألة واحدة من المسائل التى قد تثيرها القصة في عقوانا . يدافع كثير من أنصار الغيرية عن مذهبهم بتوضيح أن الغيرية ما هى إلا وسيلة ، تهرب بها الذات من تبعات الأنانية الفجة القاسية . لذلك فهم ينصحون الناس مثلما نصح القدر السائل البائس . يقول أنصار الغيرية : إذا أربت السعادة لنفسك فعليك القيام ببعض الواجبات تجاه جارك " . وسوف تكافأ على ذلك لأن ما المفيد للأنسان غير خدمة جاره ؟ فإذا ما أحسنت إليه كان خير معين لك . لذلك لكى تحقق لنفسك السعادة ، عليك ألا تفصح على الملأ أنك تبحث عن سعادتك بل عن سعادة الآخرين . والبحث عن سعادتهم ، يساعد على تحقيق سعادتك . فكن أنانيا بأن تتجنب الأنانية الفجة وعش من أجل الآخرين بوصفهم وسائل لأن تحيا

لنفسك فالأمان في التعاون – وإذا كنت مواطنا صالحا في المجتمع ، تحققت سعادتك ولكن صلاحك في المجتمع يرتبط بالغيرية ، ومثلما تنازل الأخ الصغير لابنة أخيه عن ثروته ، حتى يظل غنيا فتغلب بالحيلة علي مصيره وقدره ، عليك أن توحد اهتماماتك بمصالح المجتمع ، وأن تكون صادقا مع نفسك في السعى وراء تحقيقها ، ومن الواضح هنا أن ذلك النرع من الغيرية ، لا يعبر إطلاقا عن الغيرية الحقيقية ، وإذا ما أعتبرت الغاية الوحيدة السلوك الخطقي ، باتت المهارة السلوك الأخلاقي الأمثل . ولكن إذا صح ذلك ، فما زال من الواجب على الأخلاقي أن يوضح ، لماذا يعتبر المبدأ الشائم الغيرية مبدأ خاطئا .

ولما كان هذا المنهب قد بدأ منذ هوبن ، وظل يظهر بصورة أو بأخرى في الفكر الحديث ، فمن المحتم علينا أن نتتبعه في أدق تفاصيله ، وسبر أغواره . ولتحقيق هذه الغاية علينا أن نوضح الفرق بين النظر إلى الأنانية والغيرية بوصفها مثلا وغايات أخلاقية . وبين النظر إليها بوصفها من الوسائل المفيدة لتحقيق غاية معينة .

- r -

الغيرية اسم لاتجاه ، ولكن لأى اتجاه ؟ وإذا كان لكل فعل باعث ونتيجة ، فبأيهما نحكم بغيرية الفعل ؟ أكان بطل قصنتا غيريا ، عندما أعطى ابنته المتبناه اسمه وثروته ؟ أم أنه كان بالإضافة إلى ذلك ، في حاجة للشعور بحالة مزاجية معينة ، حتى يمكن وصف فعله بالغيرية ؟

وإن كنا لن نتوقف عند الأسماء ، فلكل منا الحق في إطلاق اسم الغيرية على ما يريد من الأفعال ، فإننا نجد من الأفضل ، تنبيه القارئ ، لما يعد الآن من المسائل الأخلاقية المالوفة ، وبالأخص أننا لا نستطيع النظر إلى أي صفة ، على أنها أخلاقية أو لا أخلاقية ، ما لما التعبير عنها هدفا خارجيا ، ولا يكون للإنسان نفسه ولغايته المقصودة أي صلة بها . إن الأحكام الأخلاقية تتعامل مع الغايات ويقرر الإنسان بنفسه بناء على أي نظرية في الصواب والخطأ الصفة الأخلاقية لفعله ، وتظل هذه النظرة نظرة صحيحة ، سواء كان هناك اعتقاد في حرية الإرادة الإنسانية أم في عدم حريتها . لذلك أي نتيجة غير متوقعة أو غير مقصودة ، أو أي حادثة عرضية قد تصاحب أي فعل من أفعالى ، لا تجعلني أوصف

بالأنانية أو بالغيرية فإذا ما دمر حريق أملاكي ، وسبب خسارة كبيرة الكثير من الذين كنت أعولهم ، فإن هذا الحدث لن ينزع عنى صفة الغيرية بالرغم من عدم قدرتي على الإحسان ، الذي كنت أمارسه من قبل . كذلك إذا ما حققت أفعالي الأنانية البحتة صدفة خيرا للآخرين ، فإني لن أكون أقل أنانية ، بالرغم من السعادة التي غمرت الآخرين بها . وباختصار : إن كل من كان لديه غاية معينة ، وبذل أقصى ما في مقدوره اتحقيق هذه الغاية أو القصد ، يجب أن يتم الحكم عليه طبقا لنيته . فإذا ما تم الحكم طبقاً للنتائج ، فقد تحكم الظروف هذه النتائج ، وقد يصبح الرجل الذي اكتشف الذهب صدفة ، في أحد المجاري المائية في كاليفورنيا ، إنسانا غيريا ، بل وأكثر غيرية من بطل يكون قد ضحي بنفسه من أجل قضية عادلة ومع ذلك لا يجعل أي مذهب أخلاقي من فعل إكتشف به فرد ما ، ما يحتاجه العالم فعلا مقدسا . فالقوة مهما كانت نتائجها الخيرة ، لا يمكن وصفها بالغربة بالمعني الأخلاقي .

ونهدف توضيح ذلك ، لأنك إذا كنت توجه نقدا أخلاقيا لخلق ما ، فلا تنظر لنتائجه العرضية وملابساته ، بل إليه هو في ذاته . فالتمييزات الخلقية يجب أن تطبق الغايات . إلا إذا كنت ترغب أن تحكم على الناس مثلما تحكم على الرياح الشمالية أو على قيمة المطر، فلا تنظر لتلك الظواهر بوصفها خيرة أو سيئة ، بل بوصفها قوى تؤدى إلى نتائج معينة في ظروف معينة ، فتنظر الظروف المحيطة بالناس ولا تنظر لبواعثهم . والحقيقة أن كل الأخلاقيين ، بالرغم من تشكيكهم في قيمة البواعث ، وقيامهم بالحكم على الأفعال طبقا انتائجها ، كما فعل بنتام ، إلا إنهم يجدون أنفسهم مجبرين على التمييز في أحكامهم النلقية بين النتائج المتوقعة والنتائج العرضية . ونزعم أن تجريد الخلق عن تعبيراته العرضية يجب أن يتم بصورة حازمة وصارمة ، إذا هنفنا إلى الحصول على مذهب أخلاقي متسق مع نفسه ، فدع الآخرين يدرسون قوى الطبيعة . فنحن ندرس الإنسان ، ونبحث عن المثل الأخلاقي الأعلى الذي يستطيع تشكيله ونريد معرفة باعثه الحقيقي ، مهما صائفت أو اعترضت حوادث العالم العرضية طريقه . ولكن إذا كان القصد وحده ما يجعل فردا ما غيريا أو أنانيا ، فماذا يكون مثلا ، موقف أي جدل أخلاقي لأي مذهب ، يعلن أن الغيرية تعد خيرة أخلاقيا ، إن الفرد يحتاج المساعدة من النظام الاجتماعي ، ولذلك عليه أن يسعى في أعماله لتحقيق الغايات والأهداف الاجتماعية باعتبارها وسيلة لتحقيق غاياته الشخصية ، أيعرض في هذا المنهب الغيرية عرضا صحيحا ؟ ألا يجعل من الأنانية المتنورة القيمة الخلقية الوحيدة ؟ وإذا كان ذلك مراد هذا المذهب ، فلماذا لا يعلن صراحة ؟

فإذا كان الباعث ، هو ما يجعل الفعل يوصف بالغيرية أو العكس ، فإن الفرد الذي يساعد صديقه ، أو جاره ، أو مجتمعه ، أو يتحلى بالأمانة والرحمة والشهامة ، لأنه يريد الحصول على الحماية ومساعدة الآخرين في المقابل ، لا يعد غيريا ، بل أنانيا مثل يهوذا أو مثل توماسين ، وإن كان أكثر ذكاء منهما . ويعبارة أخرى ، إذا كان هناك على سبيل الافتراض فرد يجعل خير الآخرين غايته المثلى ، ولرغبته في تحقيق هذه الغاية ، اهتم بصحته ، وتنمية قدراته العقلية ، أو ثرواته المادية ، وذلك كله من أجل زيادة مقدرته على مساعدة الآخرين ألا يوصف خلق هذا الرجل بالغيرية ، حتى وإن اتصفت وسائله بالأنانية . إن مثل هذا الرجل لا يهدف طبقا للفرض إلى خيره الذاتى ، وإنما لخير الأخرين فقط .

إن كل ما عرضناه سابقا ما هو إلا نتيجة القول بأن التمييز بين الغيرية والأنانية باعتبارهما صفتين أخلاقيتين ، يحب أن يعتمد على الفعل الشخصي للإنسان نفسه ، وليس على أي حدث خارجي . وحتى نوضح أن ما يفضله الناس ، والوسائل التي قد تستخدمها لتحقيق مرادك ، مجرد حوادث مانية وتستطيع استبدال هذه الوسائل بأخرى لتحقيق ما تسعى إليه . فإن ما يمثل قيمة أخلاقية ، ليس ما تقوم به لتحقيق غايتك ، بل ماعتك الحقيقي . ولذلك لا يكون الغيرية النتائج أي دلالة أخلاقية ، بل غيرية القصد ، وما تهدف إليه هو الجدير بهذه الدلالة . ومع ذلك وبالرغم من وضوح هذا التميير ، نلاحظ أن كثيرا من المذاهب التي تتجادل معها ، تفعل ذلك التمييز في تعاملها مع الحياة الإنسانية ، فقد سمعنا مثلا عن " صراع بين الغيرية والأنانية " كذلك الذي أشار إليه السيد " سبنسر " في كتابه " مبادئ الأخلاق " فلنقترب قليلا حتى نلم بهذا الصراع ، ويمكن أن نضع السبَّلة بهذه الصورة ، إذا ما حاول إنسان التمادي في غيريته ، فأهمل نفسه ، حتى آذي صحته ، أو أصبح ضعيفا فلا ينجب أطفالا أصحاء ، وفقد ثروبته وتقافته ، فبات غير قادر على مساعدة أي إنسان ، وبذلك فقد غيريته التي كان يتصف بها ، لذا يجب ألا تبالغ الغيرية في معارضة الأنانية ، وإلا تناقضت مع ذاتها . من جهة أخرى ، نلاحظ أن الإنسان إذا بالغ في أنانيته ، يفشل في تحقيق الرضا الذاتي ، لأن من المفيد الفرد أن يتصف بنو جنسه بالكفاءة والثقافة والأخلاقية ، ويجب أن يسعى الفرد لإكسابهم هذه

الصفات ، حتى يجنى ثمار سعائتهم . فلا ينفع المزيد من الضرائب أو أسعار السلع ، إذا كان أفراد مجتمعه سعداء وأصحاء ومتمسكين بقيمهم الخلقية . ولذلك فإن الأنانية المتتورة تعنى عنده الروح العامة فإذا كان ما يصيب جاره من الأمراض قد يصيب عائلته ، فإن ذلك النوع من الأنانية ينفعه للقيام بما يراه ضروريا للمحافظة على الأحوال الصحية لجاره ، وإذا كانت الحالة النفسية لجاره غير مستقرة ، فمن الضرورى مساعنه على الشعور بالأمن ومساعنته على تخطى محنته ، والإعاش في قلق ووحدة موحشة وضعف وتعرض للمخاطر ، فتصعب أحوال معيشته وغالبا ما يقضى نحبه . لذا يجب عدم المبالغة في الأنانية . فالغيرية لها قيمتها ، وهكذا ربما ، ينقل لنا ما سمعناه صورة عما يسمى بالصراع الدائر ، فماذا نقول عن تلك الآراء التي تمت مناقشتها ؟ نقول أنها لم تتناول التمييز والصراع الحقيقي بين الأنانية والغيرية . إذ تبين فقط ، أنه مهما كان التعارض في الفاية بين الاتجاهين ، فإنهما يستخدمان نفس الوسائل . ولا يعد ذلك أمرا جديدا ، فبالتأكيد نعرف أن الجيشين المشتبكين في قتال ، يستهلكان نفس القدر من البارود ، فبالتأكيد نعرف أن الجيشين المشتبكين في قتال ، يستهلكان نفس القدر من البارود ، فبالتأكيد القطط ، تصاب بخدوش مخالبها . فهل تفسر هذه الملاحظات ، أو تقلل ، وتنهى الصراع الدائر ؟

وتظهر عدم جدوى هذه الطريقة فى دراسة الصراع بين الأنانية والغيرية ، إذا ما انتقلنا لمناقشة نوع آخر من الأمثلة . فطبقا للمقارنة السابقة بين الأنانية والغيرية لا يكون القرصان غيريا معتدلا فى تعامله مع السفينة التجارية ، التى لا يستطيع التغلب عليها لتفوقها فى التسليح عن سفينته بل على عكس ما هو شائع ، تنصحه أنانيته ، بأن يكون غيريا ويتركها تمضى فى طريقها وقد يحاول الهروب منها إذا ما خرجت عن القاعدة وحاولت مهاجمته وربما يقول لنفسه ، إنه فى هذه الحالة فقط ، أعتقد أن هذا التاجر ، يجب أن ينعم بالسلام ، ولا يتعرض للأذى لأنه إذا ما تصرف على نحو مختلف وقرر مهاجمة السفينة ، قد يتعرض لخسارة مادية كبيرة ، وتتحول حياته إلى التعاسة والبؤس ، أو قد تنهى بتعرضه الشنق فلقد أصبحت سعادة طاقم السفينة التجارية موضع اهتمامه الآن ، لأنها ربما تؤثر فى سعادته وربما يبذل جهدا كبيرا لتحقيق المسالحة ، وقد تصل إلى حد دفع مبلغ من المال لقائد وطاقم السفينة التجارية ، حتى يتركوه لحال سبيله ، وذلك

بالتأكيد من ملامح الغيرية . لذلك قد تتعارض الأنانية مع الغيرية ، ولكن من خلال بعض الحرص والتفكير النفعى ، قد يتعادلان وتقل درجة الصراع ، ولنعرض لمثال آخر ، لنفرض أنه اعترض طريقى قاطع طريق . وطلب منى حافظة نقودى . واستطعت بوسيلة ما تجريده من سلاحه وتوجيه مسسسى إلى رأسه ، طالبا منحه مرافقتى لأقرب مدينة ، فمن الواضح الآن أن توجه هذا الرجل إلى الغيربة سوف يزداد قوة عنه من لحظات مضت . فلن يرغب فقط نى أن يحيا فقط بل يدع الآخرين يحيون في سلام ، ولن تتوقف المسألة عند اعترافه بحقوقى في الملكية ، وحرية تمتعى بما أملك ، وإنما قد يسعى إلى إبعادى بأن يقدم لى أى شئ ذى قيمة ، أو أى معلومات قد أكون في حاجة إليها ، أو أي شئ أرغبه ، يجعلنى أتركه ينهب لحال سبيله . وبذلك تتحول أنانية قاطع الطريق إلى غيرية .

والآن ألا تعد مثل هذه المناقشات لحجج الغبرية والأنانية ذات قيمة بالنسبية للأخلاقي ؟ ولكن إذا ما حدثنا فرد ما عن الغيرية التي تدفع الفرد إلى علاج المرضى لكي لا يصاب بالحمى ، أو عن الغيرية التي تدفع الفرد لتسبيد بيونه حتى يستطيع الاقتراض ثانية ، أو الغيرية التي تجعل الإنسان يعامل خصمه بطريقة متحضرة ، لأن التحضير مطلب اجتماعي ، فكيف تكون أهمية هذه الفضائل العظيمة في تشكيل القيمة الخلقية للغيرية ، مقاربة بتلك التي قد ذكرناها سلفا ؟ إن لدينا نوعين من الخلق أحدهما يأمرنا باحترام الجار ، والعمل لخدمته ، لأنه موجود ويحتاج المساعدة والآخر يطلب منا اعتبار هذا الآخر مجرد وسيلة لإشباع سعادتنا الشخصية . إن أخلاق منبن النمطين هما ما يهتم به الأخلاقي . إن في الأخلاق النظرية نهتم بما ينبغي أن نهدف إليا . وليس به : كيف نحقق غاياتنا ، على الأقل ما دمنا في نطاق المبادئ العامة . ولئن كانت الأخلاق التطبيقية تهم بدراسة الوسائل ، وتحقيق التوازن بينها فإننا لا نفيد شيئا من هذا التوازن . إن الوسائل ما هي إلا حوادث مادية وليس لها أى قيمة نظرية . إن ما نرغب في معرفته هو ما إذا كانت الأنانية بوصفها غاية ، هي الأفضل خلقيا ، أم أن الغيرية هي الأفضل من الناحية الخلقية ؟ فإن كان الفرد أنانيا . فنحن لا نسال كيف ينجح في تحقيق الأنانية ، وإنما نسال عن مدى مشروعية الأنانية بوصفها غاية وما حدودها . إن قيل أننا إن الأنانية المتوازنة ، تجنب الفرد الكثير من المناكل ، فذلك لا يعنى أننا ينبغي أن نجعل من الغيرية غايتنا الخلقية ، وإنما يعنى فقط أن الأناني المتوزان ليس أحمق إن قيل لنا إذا ما كنا أكثر حكمة ، وميلا إلى الغيرية ، فليتجنب إهدار قوانا دون نفع ، ونحافظ على صحتنا ، ونستغل نكائنا في تحقيق الأمور المفيدة في الحياة العملية ، ولكنها لا تفيد في مناقشة المذاهب الأخلاقية الرئيسية . إن من نرمى إلى معرفته في البداية ، ليس : كيف تكون ناحجا إذا ما كنت أنانيا أو غيريا ، وإما لماذا تعد الأنانية أو الغيرية من الناحية الأخلاقية صوابا أو خطأ .

- £ -

ولكن إذا كانت مثل هذه المقارنات بين الأنانية والغيرية لا توضع المسائل الأخلاقية الأساسية فماذا نقول عن أى فرصة لتفسير الصراع أو عن خفة حدته ، بالبرهنة على أن تطور جيلنا قد يؤدى مع مرور الوقت إلى تقليل التعارض أو القضاء عليه ؟ . فإذا بين لنا فرد أن التطور قد يشعر الفرد الأناني في النظام الإجتماعي ، بأن من سعادته أن يحقق قدرا من السعادة للآخرين ، تماما مثلما يشعر رواد أحدى الحفلات بالسعادة من العطاء ، وإسعادهم لبعضهم بعضا ، ويرى البعض أن مثل هذه التنبؤات قد تساعينا على معرفة واجبنا ، فماعسانا نجيب ، إلا بالتعجب على ذلك الفكر الذي يؤكد وجود ارتباط بين كل هذه الوقائع المستقبلية وواجبنا الحاضر ؟ إن المجتمع إذا تطور ، ووصل إلى المرحلة التي قد يختفي فيها الصراع الأخلاقي وتنتشر المعادلة الطبية بين أفراده ، فلن يكون هناك مجال لأي أسئلة أخلاقية . وإذا ما اختفى الصراع بين الأنانية والغيرية ، لدى أناس ذلك الغد ، وأصبحوا سعداء في علاقة ذلك بقضيتنا فقد إستفسرنا عن ماذا ينبغي علينا أن نفعل ؟ وعلمنا من الإجابة ، أن أناس المستقل ، لن يحتاجوا إلى إثارة هذا السؤال .

كان مرادنا تحديد معنى الواجب ، وعلمنا من الإجابة ، أنه إذا ما وصل الإنسان إلى حد الكمال ، يختفى الإحساس بالالتزام ولذا لن يسال سائل عن ما هو الواجب ؟ فلئن كان ذلك شيئا عظيما ، فإنه لا يمت إلى الأخلاق بصلة .

ولعل السؤال الذي يفرض نفسه هو ماذا نتعلم من معرفتنا عن مجتمع المستقبل ؟ هل نعلم فقط أنه في وقت مستقبلي معين ان تكون هناك مشكلات أخلاقية ؟ أنعلم أيضا أنه يجب علينا العمل وبذل الجهد لاحلال هذا السلام الاجتماعي ؟ بالطبع لا ، لأننا على يقين أننا لن نحيا حتى نرى ذلك اليوم ، ولا نعلم لماذا يجب أن نسعى لإيجاده ، والعمل على تحقيقه ، مادمنا نشك في قيمة الأنانية . أتعلم أنه يجب علينا أن نسلك طبقا القواعد التي

قد تحكم سلوك الناس في تلك المرحلة أو الحالة المثالية ؟ ، ولكن كيف يتأتى لنا معرفة تلك القواعد ؟ أتكون بسبب أن الصورة المستقبلية السلوك ، أو المتوقعة السلوك تكون أعلى صورة لتكيف الأفعال مع الغايات ، كما يقول بذلك "رسل" نظرية التطور ، أو كما تقضى تعاليمهم بذلك ؟ كلا ، بالرغم من قبولنا لمعظم أقوال هؤلاء الرسيل عن المستقبل ، فإننا نجد أى قيمة أخلاقية لتلك الوقائع المادية المستقبلية التي يتحدثون عنها . إذ لماذا تعتبر تلك الحالة المستقبلية التي يتحدثون عنها هي الأرقى ؟ هل هناك من يقول " لأنها سوف تأتى في نهاية العملية الطبيعية التطور ؟ كلا ، لأنه إذا كانت كل حالة مستقبلية ، تعتبر الأكثر قبولا . فإنه بمثل هذا المنطق ، تحظى نبتة البطاطس ، وفقس بيض الحضانة ، بالقبول من البطاطس الطازجة أو البيض الطازج . إن الأعلى أو الأرقى بوصفه آخر المراحل ، أو الأكثر تعقيدا ، أو حتى الأكثر استمرارية ، لا يمكن أن يكون الأعلى أو الأرقى بالمعنى الأخلاقي الذي نسعى إلى تحديده وإذا كان علينا أن نعمل لتحقيق تلك الحالة المستقبلية البعيدة ، فذلك ليس بسبب نظرتنا لها بوصفها آخر مراحل الزمان ، بل أفضلها أيضا ، وأنها لسبب أو أخر ليست هذه الحالة الطبيعية ولكن مرة أخرى ، لماذا تكون الأفضل؟ ولماذا يجب علينا أن نحاول تحقيقها ؟ في تلك الحالة أو المرحلة ، يكون كل فرد أكثر سعادة واكن عننئذ ، نريد أن نعرف ماذا نفعل الآن ، ونحن نعلم أن تلك السعادة المستقبلية يستحيل حصوانا عليها الآن ريما نكون سعداء في تلك المرحلة المستقبلية . ولكن هذا ليس واضحا إننا بمحاولة تحقيقها قد نحظي بمزيد من السعادة في هذه اللحظة ولماذا نفعل مالا يعود علينا بالنفع ولا نفيد منه في زماننا ؟

إن التطور ، بوصفه أملا ، لا يوضح المعنى الأساسى الواجب ، فريما إذا علمنا ما يتوجب علينا فعله ، نستطيع حينئذ أن نعرف ، ما إذا كان من واجبنا أن نمنع أو نسعى التحقيقه ، بوصفه وسيلة لتلك الغاية . ولكن إذا لم نكن على معرفة بواجبنا ، فإننا لن نعرف من الواقعة الطبيعية التطور ، أي شيئ عن الأعلي والأدنى أو الأفضل والأسوأ من الناحية الظقية ، فلماذا يتوجب على العمل من أجل المستقبل ، إذا لم يكن واضحا لدى بالفعل ، وبعيدا عن معرفة بالتطور ، أنه ينبغى على مساعدة أخى الآن ؟

ويتم التركيز في العصر الحديث ، على جانب آخر التطور بالنسبة لمسألة الأخلاق . غقد قيل ، لنترك المستقبل جانبا فلقد أوصلنا التطور إلى ما نحن عليه الآن . لذلك لا نستنج أن رفاهيتنا كانت نتجة للغيرية العاقلة ، بل نشعر بهذه الحقيقة في غرائرنا ونظامنا . لذلك بينما كانت غايتنا هي سعادتنا ، فإن طبيعتنا قد تم تنظيمها ، من قبل أجيال من التطور الاجتماعي ، حتى أصبحنا على يقين من سعادتنا ، أن تعتمد على الخلق الحسن بوصفنا كائنات اجتماعية . لذلك يبين مذهب التطور ، أن الأنانية لابد أن تتحول إلى الغيرية .

ولكن أيعد هذا الجانب من نظرية التطور أكثر أخلاقية من الجانب الأول؟ هل يوضح الغابة الأخلاقية يدلا من الوسائل ؟ من الواضح أنه لا يفعل ذلك . فمن المؤكد إذا لم نشعر إطلاقًا بوجود صراع بين الأنانية والغيرية ، أنه وجدت هذه المشكلة الأخلاقية . ولكننا نشعر بوجود الصراع ومادمنا نشعر بأن أنانيتنا ليست غيرية الهدف ، فلا فائدة من التوحيد بين الدافعين المتعارضين ، بالإعلان بأن الأنانية المتنورة ، حتى في مجتمعاتنا ذاتها ، قد تصبح غيرية ليس في هدفها ، وإنما في نتائجها ، فأولا ، لا يعد مثل هذا الوصف وصفا صحيحا لأوضاعنا الاجتماعية ، مادام ممكنا أن يحيا الإنسان الأناني الماهر حياة مريحة ، ويقهر الآخرين بصورة قانونية إلى حد ما . وثانيا إذا ما صح هذا الوصف ، فإنه لا قيمة أخلاقية له . فإذا كانت المعاملة الحسنة للآخرين ، من النمط الذي ، تنظر له الأنانية ، على أنه أنجح أنماط السلوك ، وله الكثير من المزايا ، فإن الفرد الذي سلك طبقا لذلك المبدأ يظل فردا أنانيا ، وليس غيريا على الإطلاق ، ولم يحسم الصراع بين المبدأين إلا بالتخلى عن مبدأ الغيرية كلية ، فإذا كانت الغيرية هي الخير الأوحد فإن غُيرية الهنف تظل خيرية ، مهما كانت النتائج ذاتية وتوصف بالأنانية ، وإذا احتاجت الغيرية لأن تتحيد أو ترتبط بالأنانية بأي طريقة ، فإن التحديد أو الارتباط يجب أن يظل مرتبطا بالهدف وليس بالنتيجة ، وإذا ما كانت الغيرية وسيلة لتحقيق غايات أنانية ، فإنها أن تكون غاية على الإطلاق ، بل مجرد أداة عرضية ، وإذا ما تغيرت الظروف ، فإنها قد تجنب أو تهمل ، بينما يظل الهدف الأناني قائما .

ويحنى "جون ستيورات مل "حنو غيره ، ويحاول التمييز بين "الباعث" والقصد" من الفعل . وطبقا لهذا التمييز ، يصبح الفعل الأنانى فعلا غيريا من حيث القصد ، إذا ما حوى غرضا وهنفا متعمدا ، بإسعاد فرد ما ، بالرغم من أنانية الباعث ، ولذلك توجد الفيرية أينما وجنت أنانية متعمدة . ولكن بالرغم من صلاحية هذا التمييز في بعض الأمور ، فإنه لا يخدم غايتنا . فالسؤال هو ما الجزء أو الجانب الذي يخص الإنسان من الفعل وما

قيمة هذا الجزء؟ . أن أي جزء من الفعل لا ينتمى للفاعل ، ويخص الظروف التي يعمل الفاعل في ظلها ، لا يحمل أي دلالة خلقية ، لأنه ما هو إلا ما اصطلحنا على تسميته بالظرف المادي أو الطبيعي المحيط بالفعل . ويمكن أن نلاحظ هنا أن القصد المنفصل عن الساعث ، ما هو إلا حدث طبيعي ، لأن القصد المنفصل عن الباعث لا يكون على صلة بالهنف المقيقي ، وإنما بالوسائل التي تحقق الهنف . فإذا كان هناك فرد ما غايته الأنانية . وكانت هذه الأنانية تتطلب منه ، تحت ظرف معين ، إطعام عنوه ، فإنه قد يقدم له الطعام طواعية ، وبرغبة حقيقية أيضا فإذا ما تغيرت الظروف وتطلبت الأنانية منه قتل عدوه ، فإنه قد يقتله ، وإن تتأثر مشاعره إلا بنفس القدر ، الذي شعرت به أثناء إطعامه . لذلك فالقصد المستقل عن الباعث ، يمكن أن يشير الوسائل فقط ، التي يجب على الفرد اتخاذها لتحقيق غايته النهائية ، وينتمى هذا القصد للظروف العرضية . فإذا ما أدى عرض طبيعي بإنسان أناني ، أن يحيا في مجتمع يفرض عليه مخاطبة الخصم بطريقة ودية ، ومعاملته بأحترام ، فإن هذا الإنسان الأناني ، سوف يتعمد ويقصد واع اتباع هذا النمط من المعاملات . وإذا ما جاءت نشأته في بيئة مختلفة ، تفرض عليك مواجهة الخصم ، فإنه بلا شك قد يحاول التخلص من هذا الخصم ، وإذا ما عاش هذا الفرد الأناني وسط مجموعة من أكلة لحوم البشر ، فإنه لن يكون أقل أو أكثر أنانية منهم في الصالتين السابقتين إلا في اكتسابه بالتدريب مزيدا من الوحشية والتلذذ بأكل جسد خصمه . فإذا ما جاء مذهب التطور وبين لنا ، أن أحد أنماط أو طرق التكيف ، يكون أفضل من الآخر ، أو برهن لنا على أننا قد نكون أكثر اشباعا ، باتباعنا لطريقة واحدة من تلك الطرق ، فإن كل ذلك لا يبين لنا أي غاية السلوك تعتبر أفضل من غيرها ، وإنما سبن لنا فقط الوسائل التي قد تحقق الغايات والأهداف الأنانية للإنسان المتحضر . اذلك لا يكون " القصد" أي قيمة أخلاقية ، إلا من صلته وارتباطه " بالباعث " .

والحقيقة أننا لا نفيد كثيرا من دراسة الوسائل التي حاول بها ، بعض أنصار نظرية التطور تطبيق نظريت هم على مسائل الأخلاق الأساسية ، بدعوى أن حقائق التطور تعلمنا أننا يجب أن نفعل الصواب ، فالمشروع كله يشبه ذلك الفرد الذي حاول أن يبين لنا أن حقيقة قانون الجانبية تبين بوضوح أننا يجب أن نجلس إن ما هو واضح وما هو

مشكوك فيه في هذا المجال المستقل عن قانون التطور لا يمكن البرهنة أو عدم البرهنة عليه بالإستناد إلى القانون . أيمكن أن نقول "عليك أن تعامل جارك معاملة طيبة . لأن التطور يؤدى إلى وجود أجيال طيبة في المستقبل تفعل الضير ؟ إن قولا هكذا ، لا يمت بصلة للموضوع . فما الذي يجعلنا نهتم بخير أجيال المستقبل ما لم نكن نهتم بخير جيراننا اليوم ؟ أم نقول مثلا " افعل الخير لجارك ، لأن التطور قد جعل منك كائنا اجتماعيا تنفعه غرائزه لفعل الخير نحو الجار ؟ وقول مثل هذا أيضا يعد بعيدا عن الصحة تماما . فغالبا ما تدفع الغرائز الإنسان إلى الاستمتاع والتلذذ من حرمان جاره . وإذا ما صبح ذلك فإنها لن تبين لنا لماذا يجب أن نفعل الصواب لا أو ما هو الصواب لأنها لا تعبر عن أي منهب أخلاقي أساسي ، وإذا ما سرنا وراء الغزيزة ، لأنها تحقق لنا السعادة ، فإن هدفنا يظل هدفا أنانيا ، ولن نفعل إلا ما يسعدنا سعادة شخصية ، ويصبح كل ما قال به منهب التطور مجرد ضمان بئنا يجب أن نفعل ما نهوى ، وطبقا لما نتوقعه من نتائج سارة .

أنقول إنن " افعل الخير لأن النظام الاجتماعي الذي تحيا فيه نظام أقوى منك ، وقد يلحق بك الأذي إن لم تخضع له ؟ بأنه في هذه الصالة ، يظل الباعث الأناني قائما ، والأخلاقية ما هي إلا عملية التبصر وما يزال المنهب قادرا على الاعتراف ، بأنه أينما استطاع المرء تحقيق أهداف أنانية بطرق ملتوية ، واستطاع خداع المجتمع ، فإنه يحق له أن يفعل ما يحب ، ولا يستطيع المذهب بالرغم من خيرية بواعثه أن يوضح لماذا لا يمكن أن يتم ذلك لأنه لا يمكن أن يجد مخرجا من ذلك بقوله ؛ بأن مصالح الفرد تعتمد على رفاهية المجتمع ولما كانت الأفعال اللااجتماعية تضعف المجتمع . وبالتالي تميل إلى الإقلال من رفاهية الكل ، فإنها تتجه لإيذاء الفرد الأناني وتعاقبه " . كل تلك أمور لا يعتد بها ولا صلة لها ، مادامت النتائج الاجتماعية لأفعال الفرد الأناني ، لا يمكن أن تصيبه بالأذي في أثناء حياته . إن من يبعدون ثرواتنا المبيعية بقطع أشجار الغابات في جبالنا والرأسماليين الكبار النين يسحقون خصومهم ويخدعون الجمهور ، والمضاربين الناجحين ، والقادة الوطنيين ، النين يسيطر عليهم هاجس البطولة ، ويتمكنون من التحكم في مصائر الناس ، كل هؤلاء ريما ينصتون باحتقار بالغ – إلى القول بأن نجاحهم يعتمد على المجتمع ، ذلك المجتمع المكون من أعدائهم وضبحاياهم ، ويمكنهم القول " بأننا نأكل الفاكهة ، ونستهلكها بالأكل ، ويمكن لنا أن نتركها تفسد ، إذا كنا نربح من تبديدها ، وقد كنا لا نستطيع تناولها أو إهمالها ، إذا لم تكن هناك فاكهة . قد تحدث مجاعة اجتماعية ، ولكنها قد تصيب الآخرين ولا تصيبنا . لقد قال أحد ملوك صناعة السكك الحديدة ، عندما سئل عن راحة الركاب والجمهور " ، وربما توضع إجابة الخادم العظيم وملك عالم الأسفار وجهة نظرنا . فإذا لم يكن قد قال ذلك حقا ، فإن هناك الكثير من الناس ، يعبرون عن عبارته في أفعالهم فهل يستطيع التطوري أن يخطئهم طبقا لمبائه ؟

وأخيرا ربما يتخفى المذهب وراء مبدأ عام قديم ، ويعبر عن نفسه بقوله : إن التطور يبين أنا الاتجاهات النهائية للأفعال ، ولكن لا يجب القيام بفعل ينتمى إلى فئة الأفعال ذات النتائج السيئة " ألا يكون ذلك من نوع من الاستسلام المهين الموقف كله ؟ ، ومع ذلك ظهر مثل هذا النوع من الإستسلام ، في فقرة أو فقرتين ، من الكتاب الذي يعتبر هذه الأيام من أفضل من عرضوا المذهب الذي نتناوله بالنقد ، ونعنى به كتاب مبادئ الأخلاق " السيد " سبنسر . إن الوقائع المالية التطور وتمدنا بمثلنا الأعلى . كيف؟ ، بأن تخبرنا بما يحقق السعادة للعالم على المدى البعيد ، ولكن إذا تأثرت أو اعترضها في وقت من الأوقات ، أمر من الأمور التي قد عرف عنها أنها تسبب السعادة ، أو تساعد عليها ، فكيف تكون القاعدة العامة قابلة للتطبيق في مثل هذه الحالة ؟ يجيب السيد ؛ سبنسر " بقوله إنه لا يجب الحكم على النتائج المحسوسة للأقراد ، وإنما على الاتجاه العام للفعل . فتكون السعادة الفاية البعيدة ، أما من الناحية العملية ومجال الممارسة ، فيجب أن تكون الشروط العامة السعادة " الغاية القريبة . ولكن كيف يحدث ذلك ؟ . فإذا كنت في حالة معينة على معرفة بما قد يحقق سعادتنى، و كانت الوسائل لهذه السعادة ، ليست الوسائل المتعارف عليها أو العامة على الإطلاق ، وإنما في هذه الحالة المعينة ، قد تتعارض معها ، فلماذا لا أفعل ما يسعنني ؟ ، يقول سبنسر \* و لأن الحالة المحسوسة الجزئية ، يجب أن تختبر بواسطة القانون العام للتطور ، . ولكن مرة أخرى : لماذا ؟ يجيب " سبنسر" الإجابة الوحيدة ، والتي يعتمد فيها على مبدأ دائمًا ما يفترضه لبعض الأمور الفنية بالمذهب ، أو يعترف به أحيانا على مضمض ، أو يدعى أحيانا أنه من إبداعاته ، وهو المبدأ الكانطى المشهور القائل " بأنه يجب ألا نفعل شيئا ، لا يصلح أن يكون قاعدة عامة ، أو أن القاعدة التي يؤسس عليها أي فعل مفرد ، يجب أن تصلح لأن تكون قاعدة عامة لكل الكائنات العاقلة ، ولكن إذا كان هذا المبدأ أساسيا للنظام الأخلاقي ، فكيف يمكن الادعاء والتظاهر بأن قانون التطور يمكن أن يمننا بأي مبدأ أو أساس للأخلاق . إن وقائع التطور تظل هناك مجرد حقائق موات ، ليس لها أى قيم أخلاقية تهتدى بها ، حتى يفترض أو يضع الفرد مبدأه الخلقى ، ويالأخص تصميمه الفكرى المثالي ، على ألا يفعل شيئا ، قد يتعارض أو يرفض من قبل شخص ينظر العالم فى مجموعة ويرغب السعادة الكلية ، بوصفها الغاية النهائية لكل الأفعال . فإذا وضعت هذا المبدأ ، يصبح لديك غاية مثالية للفعل إذن معرفة قانون التطور تفيد ، مثلما تفيد معرفة علم الفلك الملاح . ولكن لا يدلنا الفلك أو النجوم على لماذا نبحر على الماء ، بل فقط على كيف نهتدى فى أبحارنا . فإذا كان لدينا المبدأ الكانطى ، فإننا نكون قد حصلنا بالفعل ، وبدون أى منهب طبيعي عن التطور ، على الأسس التى يمكن أن نصوغ منها نظاما أخلاقيا ، ولا نحتاج إلى المنهب التطورى لتأسيس هذا المنهب الأخلاقي وإنما ليدلنا إلى الوسائل التي قد نحققه بها . ولكن إذا لم يكن هذا المبدأ الكانطى لدينا بالفعل ، فإنه من الصعب معرفة كيف يمكن لنظرية التطور أن تساعدنا في الحصول عليه . لقد بدا أن مذهب السيد سبنسر " مذهب في الوسائل وليس مذهبا في الغايات .

الفلاصة إنن ، إما أن تكون التمييزات الأساسية الأخلاقية مستقلة عن الواقع المادى ، وإما أن هذا الواقع الطبيعى لا يستطيع أن يوضح لنا التمييزات التى لا نكون على علم مسبق بها . فإذا ما كان هناك صراع بين الأنانية والغيرية ، فإنه لا يكون بين نتائجها العرضية ، أو بين الوسائل التى قد يلجأ كل منهما إليها ، بل بين أهدافها . لذلك أي محاولة التوفيق بينهما ببيان أن التطور قد يجعل الوصول إلى تحقيق غاية غيرية ، يتم بوسائل أنانية أو أن الغاية الأنانية يمكن أن تتحقق بطرق غيرية تعد محاولة ليست لها أى دلالة خلقية . فإذا كان السؤال " أنشترى خروفا أم بقرة من السوق اليوم ؟ فإنها قد تبدو إجابة غريبة ، إذا ما أجاب أحدنا " ، مهما كان اختيارك ، يجب أن تسلك نفس الطريق للوصول إلى السوق " . ماذا نستفيد من معرفة أن الإنانية والغيرية في مجتمعنا بالرغم من تعارض أهدافها الخلقية ، دائما ما يخفيان الصراع بينهما تحت المظهر الخارجي التناسق الاجتماعي .

حقيقة ليس هناك شك ، فى أن كل معرفة تتعلق بحقائق التطور ، يمكن أن تساعدنا فى الحكم على الوسائل التى نستطيع بها تحقيق مثلنا الأخلاقية التى شكلناها بأنفسنا وبصورة مستقلة . ولكن المثل ذاتها ، التى نطبقها على وقائم التطور لاختبار قميتها أر بوصفها غايات يجب تحقيقها من خلال معرفتنا بالطبيعة لا نحصل عليها من دراسة الطبيعة ونظامها ، فليس هناك شك في حقيقة وأهمية الواقع المادى للتطور ، ولكن القيمة الخلقية لهذا الواقع حدث سوء فهم في تقديرها . إن التطور لا يمد الأخلاق بالغايات ، وإنما بالوسائل التي يمكن تطبيقها . ففي الواقع هناك أخلاق تطبيقية للتطور ولكن ليس هناك أي مذهب أخلاقي أساسي يكون مؤسسا على التطور . إن الدارسين للتطور يمكن أن يقدموا الكثير بالنسبة لتطبيق المثل الخلقية ، ولكنهم لا يمكنهم وضع أو تأسيس مئلنا الخلقية . يستطيعون ارشادنا إلى الطريق الذي نمضي فيه لتحقيق مئلنا الأعلى . ولكنهم يخطئون إذا ما عنوا المثل الأعلى من اكتشافاتهم المانية ، لأن قيامهم بمثل هذه المحاولة لن تسفر إلا عن بعض الآراء التي نقوم بنقدها الآن ، وهي إما تبرهن علي أن الغيرية ما هي إلا صورة للإنانية ، أو على أن الأنانية هي الغيرية الوحيدة المكنة . والحقيقة أننا نترك للقارئ مسألة نجاحنا أو إخفاقنا في عرض آراء التطوريين المحنين ، ولكن في جميع نترك للقارئ مسألة نجاحنا أو إخفاقنا في عرض آراء التطوريين المحنين ، ولكن في جميع الأحوال ، علينا البحث عن طريق جديد للبرهنة على الغيرية .

\_ 4 -

لنترك الآن دعاة القول بالغيرية بوصفها وسيلة نافعة لغاية أنانية ، وندرس محاولة اعتبار الغيرية هدفا واضحا بذاته السلوك ، وذلك بتأسيسها على الشعور المباشر بعاطفة الشفقة ، والواقع أن تلك المحاولة لن تسلم من النقد الشكى الذي سبق توجيهه ، إذ لا تعد الواقعة الطبيعية أو المادية لوجود ظروف معينة دليلا على مصداقية مطلب أخلاقى مثالى . فمثلما لا تعتبر الواقعة المادية بوجود فرد ماهر يتظاهر بالغيرية ، ويظهر اهتمامه بالآخرين أساسا حقيقيا للغيرية ، كذلك لا يعتبر وجود دافع الشفقة بوصفه جزءا من الطبيعة البشرية أساسا لقاعدة مثالية السلوك . فالشعور متقلب مثل الظروف الاجتماعية المتقلبة تجاه التوفيق بين الروح العامة والكرم من جهة والمصالح الذاتية من جهة أخرى . ومثلما يسلك الفرد الأناني بحرية ، طالما كان التظاهر بالغيرية يحقق له ذلك ، كذلك الإنسان الشفوق فإنه قد يكون أنانيا قاسيا ، مادامت تلك الأنانية القاسية تحقق إشباعا للوافعه . وفي الحقيقة أنه غالبا ما يكون أنانيا قاسيا ، ولئن كان التعاطف دائما ما يوصف بالغيرية ، فإنه بوصفه شعورا ، ما هو إلا مجرد واقعة عرضية في الطبيعة الإنسانية . وهكذا مرة أخرى ، تفشل محاولة إقامة المثل الأطي الخلقي على واقعة طبيعية .

يعتبر "شوينهور" أفضل من يمثل النظرة القائلة بأن عاطفة الشفقة أو التعاطف

أساس السلوك الخلقى ، ويؤكد شوبنهور" على أن الشفقة هى المبدأ الغيرى الوحيد فى الإنسان ، ولا يمكن ردها إلى أى عاطفة أنانية أخرى من عواطفنا الطبيعية . ويجد أنه من الضرورى توضيح خطأ رأى شائع (١) يرى أن الشفقة تنشأ فى لحظة من وهم الخيال ، نتخيل فيها أنفسنا مكان الفرد المتألم وأننا نعانى نفس آلامه فى داخلنا ويرى شوبنهور أن ذلك وصف خاطئ للحالة لأننا نظل طول الوقت على بينة ، من أنه هو الذى يتألم ولسنا نحن و أن والألم ألمه وليس ألمنا . فنحن نعانى معه ما يعانيه ، ونشعر بألامه ولا نتخيل أنها آلامنا وإن كان من الواضح أننا نكون أكثر سعادة ، كلما نمى شعورنا بتعاسة حال جارنا من مقارنتنا بين حاله وحالتنا ، وبالتالى يزداد إحساسنا بالشفقة . ويعتقد شوبنهور ، لابد أنه لا يمكن تقديم تفسير لتلك المسألة من الناحية السيكلوجية ، والتفسير الصحيح ، لابد أن يكون ميتافيزيقيا . إذ يشعر الإنسان من إحساسه بالشفقة بالوحدة الحقيقة بينه وبين جاره ، وبأنهما ينتميا إلى ماهية واحدة .

اذلك يعتبر "شوينهور" الشفقة الباعث الخلقى الوحيد ، أولا لأنها الباعث الغيرى الوحيد ، وثانيا لأنها تعبير عن حدس أعلى . ولقد وضح "شوينهور" الصفة الأولى الشفقة في إحدى الفقرات ، بالمقارنة بينها وبين البواعث الأخرى في واقعة حسية ملموسة . ونجد أنه من الأفضل عرض أهم ما جاء في هذه الفقرة .

أجد ازاما علي أن أعرض الثال يوضح وجهة نظرى ويقوم بدور التجربة الحاسمة لهذا البحث ، وحتى تزداد المسألة وضوحا ان أعرض لحالة من حالات المحبة والإحسان ، بل لحالة من حالات الكراهية والظلم القاسى . لنفرض أن هناك شخصين ، هماكيوس وتيتوس ، وكلاهما يحيا حالة من حالات العشق ، ولكل منهما محبوبته . ويظهر لكل منهما غريم منافس ، منحته الظروف الخارجية ميزة تفوقه . فقرر كل منها التخلص من هذا الغريم ، بطريقة آمنة ، يصعب اكتشافها ، أو تجعله محط شبهة . ولكن بعد طول تفكير ، وأثناء إعداد كل منهما لخيوط جريمته ، قررا فجأة ، بعد نوع من الصراع الباطنى ، التخلى عن ارتكاب الجريمة ، ثم حاول كل منهما تقديم تفسير بسيط ، يوضح فيه الذا

Crundlage der mural, P.211 (2 ed ). (1)

كان قراره بالتوقف عن المحاولة . والآن لنفرض أن تفسير كايوس ، جاء معبرا عن آراء القراء ، وبذلك تتعدد التفسيرات ، فقد يقول إن سبب امتناعه سبب دينى ، أو إرادة الله ، أو الخوف من العقاب يوم الحساب . أو قد يقول مثل كانط ، إنه قد استنتج أن القاعدة التى استند عليها فعله لا تصلح لأن تكون قاعدة عامة لكل الكائنات الأخلاقية ، مادامت قد نظرت إلى خصمه بوصفه وسيلة وليس غاية . أو يقول مع فشته : إن كل حياة إنسانية عبارة عن وسائل أو اداة لتحقيق القانون الخلقى ، لذلك لا أستطيع بدون أن أكون فنيا متناقضا مع القانون الخلقى هزيمة واحد ممن قدر لهم الإسهام في تحقيقه . أو ليقل مع واستون ، لقد أعتبرت أن الفعل لا يعبر عن قضية صحيحة . أو مع هاتشسون بأن حاسته الخلقية قد طلبت منه الامتناع عن الفعل ، أو مع " ادم سميث بأنه قد رأى ، أن فعله إذا ما تم إنجازه فلن يكسبه تعاطف الآخرين ، أو يقول مع " فولف المسيحى " ، بأنه قد أدرك أن فعله يعرقل نموه نحو الكمال . أو مع "إسبينوزا" ، الكائن الخلقى لا يستغل الآخر .

وباختصار ، لنتصور أنه ، أى كايوس" ، يمكن أن يقدم أى تبرير . أما "تيتوس" الذي إحتفظ بسره لنفسه ، ندعه يقول " : عندما بدأت الاستعداد ، ولم أعد مشغولا بعواطفى ، وإنما بخصمى ، حينئذ بات مصيره الحقيقى واضحا لى المرة الأولى . وتغلبت عواطفى ، وأشفقت عليه ، وحزنت له ، ولم يطاوعنى قلبى ، فلم أستطع القيام بقتله " . . والآن أتوجه بالسؤال لكل قارئ أمين وحيادى ، أيهما أفضل ؟ وفي أيهما يثق ؟ وأيهما أنقى دافعا ؟ ، أين يكمن مبدأ الفعل الأخلاقى ؟ (١) .

ماذا نقول عن هذا الأساس للغيرية ؟ أتعتبر الشفقة والغيرية من الناحية الأخلاقية شيئا واحدا ؟ إن اقتراح "شوبنهور" يبدو جذابا ، ولكنه قابل للشك ، فدعنا نفحصه بمزيد من العناية والحرص .

Grundlage der Moral, P . 231 (1)

إن الشفقة ليست إلا باعثا ، ولذا فنحن نعلم على الأقل أنها صفة لا تخص الفرد المتأمل أو المثقف فقط ، (1) يقول "شوبنهور : إن الطبيعة قد غرست في قلب كل إنسان ذلك الخلق العجيب الذي يشعر به الفرد بأحزان الآخرين ومنه يستمد حقه في المساعدة . ومن المؤكد أننا نتوقع الحصول من المساعدة ، أو من شعور الفرد بالشفقة على نجاح أفضل من مجرد الاعتماد على قاعدة صارمة الواجب ، تتصف بالعمومية والتجريد ، وتنتج من اعتبارات عقلية معينة ، وارتباطات منطقية بين الأفكار . والحقيقة أننا لا نتوقع الكثير دائما ، خصوصا في مجال الأخلاق ، من الاعتماد على هذا المصدر الأخير ، أو الواجب ، لأن من الواضح أن غالبية الناس لا يميلون التفكير ، ويتصفون بالسطحية ، وربما سبب كثرة مهام الحياة العملية ، لا يجدون الوقت الكافي التثقيف عقولهم . فلا يميلون إلى المبادئ العامة والحقائق المجردة وإنما بالواقعي والمحسوس . أما بالنسبة اشعورهم بالشفقة ، التي قد وضحنا أنها المصدر الوحيد للأقعال الغيرية وأنها المصدر الحقيقي للأخلاقية ، فلا يحتاج المرء إلى المعرفة المجردة ، بل إلى المعرفة الإدراكية المباشرة فقط وإلى مجرد فهم للحالة المحسوسة التي تتجه إليها الشفقة ، ولا حاجة لتأمل أو تفكير . ولكي يؤكد "شوبنه ور" وجهة نظره ويعممها ، ويزيدها وضوحا ، اعتمد على فقرة قد انتقاها من أقوال جان جاك روسو" (٢)

« فمن الواضح أن الشفقة عاطفة طبيعية ، تخفف من غلواء حب المرء لذاته ، وتسهم في نفس الوقت في تحقيق كل صنوف التبادل والتعاون بين الناس » .

ويمكن القول . من جهة أخرى ، إنه في هذه العاطفة الطبيعية أو الغريزية ، تكمن كل الحجج والأدلة الصحيحة ، التي تبحث عن علة كراهية الإنسان للآلام والمآسى ".

الشفقة إنن ليست مبدأ مجردا ، بل اتجاه لفعل كذا وكذا في حالة محسوسة ، وبالنسبة للإنسان الطبيعي البسيط ، ما هي إلا مجرد عاطفة ، وشعور بمشاركة الآخر .

Grundlage der Moral ., p . 240

<sup>&</sup>quot;Discours sur l'originé de l'inegalite" Oroted in The Gnundlage der moral , P.247 (Y)

ولم يكتف شوينهور باعتبار الشفقة مجرد عاطفة . وليس هذا هو السبب في اعتبار الشفقة أساس الأخلاقية ، وبالأخص لأنها عاطفة غيرية . إذ يرى شوينهور أن هناك سببا آخر بجانبه ، يعطى الشفقة أهمية كبرى . بل ويعتبر في نظره الأساس الأعمق الشفقة ، وهو الذي يجعل منها أساسا للسلوك . إن الشفقة تكشف في صورة واقعية ملموسة عن حقيقة أساسية وبسبب سبقت الأشارة إليها ، وهي الوحدة النهائية الميتافيزيقية لكل الكائنات . وبسبب هذا الكشف تحتل الشفقة مكانه هامة وتصبح سيده العواطف الأخرى .

ولقد وضع شوينهور هذا الجانب وتلك الأهمية للشفقة في كثير من كتاباته ، يقول : إن الفرق بيني وبين جاري بينو فرقا مطلقا ، فالفاصل المكاني الذي بيني وبين جاري ، يفصل أيضا ما نشعر به من ألم ومتعة . ولكن يلاحظ من جهة أخرى أن المعرفة التي قد يكونها كل منا عن نفسه تعد معرفة ناقصة وغير وإضحة (١) « فغن يوجد التعيد والاختلاف بين الكائنات ؟ يوجد في الزمان والمكان ، لأنه من خلالهما فقط ، بمكن وجود الاختلاف والتعدد ، وذلك ما دام ما هو كثير ، لا يمكن أن يدرك إلا في عدة أماكن وفي أزمنة متلاحقة ولأن الأشياء الكثيرة تسمى أفرادا ، فإني أعتبر أن كلا من الزمان والمكان ، هما ما يمكنان من وجود الكثرة من الأفراد ، أي هما مبدأ التفرد (٢) عد إذا كان هناك شئ صحيح في التفسيرات التي قدمها كانطه عن العالم فإنه من المؤكد يتطق بنظريته في علم الجمال الترانسنينتالي ، .... « فطبقا لهذا المذهب أو النظرية ينتمي المكان والزمان إلى المظواهر أو عالم الظواهر ...ولكن إذا كان العالم في ذاته لا يعرف زمانا أو مكانا ، فإنه من المحتم أن العالم في ذاته لا يعرف شيئا عن التعدد أو الكثرة ، .... « لذلك لا يوجد إلا كائن واحد يظهر نفسه في كل الظواهر المتعددة لهذا العالم الحسى . وبالعكس كل ما يظهر بوصفه كثرة ، أو متعددا ، في المكان والزمان ، لا يكون شيئا حقيقيا في ذاته ، وإنما مجرد ظاهرة » ... « وبالتالى تعد النظرة القائلة بعدم وجود فروق بين الأنا واللا أنا ، نظرة صحيحة تماما ، بل وكل قول بوجود اختلاف وفروق قول خاطئ ، .. « ولكن هذه النظرة هي التي ظهرت لنا بوصفها الأساس الحقيقي لظاهرة الشفقة ، بل وما الشفقة إلا تعبير عنها . إنن هذه النظرة هي الأساس الميتافيزيقي للأخلاق وتصاغ كالتالى :

lbid.,: P. 267.

lbid.,: P. 268.

د يتعرف كل فرد على ذاته الحقة وماهيته الحقة من الآخر مباشرة .  $^{(1)}$  .

ولا تتمثل أهمية هذه الفقرات من أقوال "شوينهور" في أنها تدافع عن عاطفة الشفقة يوصفها أساسا للأخلاق ، بل أيضا لأنها قد طرقت مجالا جديدا لدراسة الموضوع . ومثل كل مقترحات "شوبنهور" ، فإن هذا الاقتراح ، لا يعد اقتراحا أصبيلا تماما أو كاملا بذاته . ولكنه قد تم التعبير عنه بصورة تجذب الانتباه ، وتشحذ الهمم لإكماله . فكان بمثابة الحافز لنا ، وإن كان لا يبرهن على شئ . والحقيفة لقد لفتت البونية الحديثه الأنظار ، ويفعت إلى التساؤل أو البحث، ، عن ما إذا كانت النوافع الغيرية نوافع نقية تماما وأنها قد لا تندو واضحة أو صادقة بصفة عامة بوصفها مبادئ أخلاقية ، وذلك إذا ما استطعنا أن نين أنه في لحظات الشفقة ، أو في أي لحظة غيرية أخرى ، تكون هناك بداية اكتشاف وهم ما ، ولاسيما وهم الأنانية . شيخ من هذا القبيل ، اعتقد "شوبنهور" أنه قد كشفه . فوجد في الشفقة دافعا غيريا ولكن هذا الاندفاع الغيرى كان في البداية مجرد اندفاع ، بعيد عن المبادئ النظرية المجردة التي يبحث عنها الفلاسفة ، ولكنها مازالت في حاجة إلى تأمل وأساس أعمق ، وأعتقد "شوينهور" أنه قد وجد مثل هذا الأساس العميق للشفقة ، عندما اقترح أنها تعبر عن حدس ميتافيزيقي ناقص . وفي الواقع يمكن تلخيص أرائه كما يلي : يقول "شوينهور" إذا بحثنا في الحقيقة العميقة نكتشف أننا نمثل كائنا واحدا ، الكائن الواحد العظيم شوبنه ور الإرادة المطلقة التي تعمل من خلالنا . ولكن لأن كلا منا لا يستطيع أن يدرك إلا ما يوجد في الزمان والمكان ، فإن كلا منا يرى الآخر مختلفا عن ذاته . يل وريما خصما له . فنكون مثل نصفين لدودة ، قد تم فصل جسدها نصفين . ولا توجد عاطفة تتوفر لها القدرة على تخطى هذا الحاجز المؤقت من الوهم ، إلا عاطفة الشفقة ، فتستطيع بحبسها الخاص وبصيرتهما المتأملة أن تهمس لنا في سريرتنا بأن ما يعاني منه كل منها ، يعانى منه الآخر وعندما نشعر شعورا حقيقا بذلك فإننا ننسى وهم الحس ، ونسلك كما لوكنا كائنا واحدا. ويمثل هذا السلوك ، نكون قد حققنا الحدس الأعلى وعندما ننتقل إلى عالم الميتافيزيقا نجد التبرير الكافي لوجهة نظرنا . تلك كانت صياغتنا لأفكار " شوبنهور"

مازلنا لا نعير التفاتا لميتافيزيقا "شوينهور" والتى يعلم الله أنها كانت عبارة عن قارب صغير بال لا يصلح لأن يبحر به رجل عاقل فى البحر . ولكن بالنسبة لشخصه بوصفه جامعا للتحف الجميلة ، عرض لنا "شوينهور" فى متحفه الأنبى ، والذى بناه على أرض جافة ، كثيرا من الأفكار المفيدة ، وإن كنا لسنا فى حاجة لتناولها بالتفصيل اللازم حاليا ، فإننا نوجه انتباهنا إلى اقتراحه الذى أضافة إلى نظريته فى الشفقة ، ونتساءل ألهذا الأقتراح أى قيمة ؟ هل الشفقة فى حقيقتها عبارة عن كشف لوهم ما ؟ وهل يشكل هذا الوهم الأساس للأنانية ؟ ربما نحتاج لمثل هذا الافتراض فى فصل تال ، ولكن حتى ذلك الحين ، علينا أن ننظر إلى الشفقة فقط ، بوصفها مجرد عاطفة . ومن المؤكد إذا كانت الشفقة تقوم بمثل هذه الوظيفة ولأن كثيرا من صور الشفقة تكشف ببساطة عن هذا الوهم ، فإنه ليس هناك أفضل من أن نبدأ أولا ، بالتمييز والتفرقة بين الأنانية وصور الغيرية التى عالبا ما ننسبها إلى الشفقة ، أو نجعل الشفقة اسما لها ، أو نطلق عليها اسما أكثر عمرمية وهو " التعاطف" . وإن كنا قد نسلك طرقا قديمة للكشف عن وهم الأنانية فإننا مازنا بحاجة إلقاء مزيد من الضوء عليها .

## - ٧ -

عندما يرى فرد ما جاره يتالم ، فهل من الضرورى أن يكون قد عانى من نفس الألم حتى يدرك أن ألم جاره ألم حقيقى ؟ أم أنه غالبا ما ينخدع ، ويرى أنه ليس ألما حقيقيا ؟ ، قد يجيب شوبنهور تقائلا : إن الفرد عديم الإحساس ، منعدم العاطفة ، قد يقع فى مثل هذا الوهم عن ألم جاره . ويعتقد أن ألم جاره ليس ألما حقيقيا مثل آلامه . أما الشخص العطوف ، غير الأنانى فيدرك أن آلام جاره معاناة حقيقية . وليس هناك آلام صورية فألم جاره هو ألمه .

نريد اختبار هذه الفكرة بطريقة عملية . وإذلك دعنا نحكم على هذا التعاطف طبقا انتائجه ، أنكون على يقين دائما بأننا نسلك سلوكا غيريا إذا ما أطعنا في كل الحالات ، ما يمليه علينا التعاطف؟ . يعتقد شوينهور ، أنه قد ضمن الغيرية في السلوك ، لدى الرجل العطوف أو الشفوق ، بالتأكيد على أنه في حالة الشفقة الحقة ، لا يشعر الفرد بأن الرجل العطوف أو الشفوق ، وإنما ألم الآخر . ولذلك يمكن القول ، بأن اتباع ما يمليه التعاطف ، يؤدى

مالضرورة إلى نوع من السلوك الغيرى لتخليص الآخر من معاناته . ولكن ألا يعتمد ذلك على طريقة تعبير الفرد الذي يشعر بها ؟ . إن الشفقة غالبا ما تكون في حد ذاتها انتفاعا غير متحيد ، وإذا ربما تقيل تأويلات عبيدة ومختلفة من قبل العقل الذي يفكر فيها . فقد يعتقد من يشعر بالشفقة بأن شعوره نتج من معاناة الآخر لألم حقيقي ، وربما بسلك طبقا لذلك الشعور ، أو قد يشعر الفرد بتفكار مختلفة أو ربما يفشل الفرد في إبراك ألم الآخر ، وينكب على نفسه . لأن التفكير الأولى الذي يظهر لدى معظم الناس بمجرد إحساسهم الشفقة كان تفكيرا غيريا على الاطلاق. إنه ببساطة النصيحة القائلة «: تخلص من الألم الذي يسبيه جارك له » . فريما يصيبك التعاطف المصحوب بالألم بالرعشة والصيمة والبكاء . وقد تشعر بعد هذه الانفعالات المفاجئة بحزن عميق يلازمك فترة من الزمن ، الأمر الذي يجعك تنسى وجود ألم الآخر . إن هذا الانزعاج الشخصي ، الذي قد يؤدي إلى تأثير فسيواوجي يسبب الأمراض ، غالبا ما يجعل فكرك يتحول وينصب على شخصك ، وبحطك تسائل: ماذا يجب أن أفعل لكي أتخلص منه ؟ . وكونك بدأت دسال ، يعني أنك بدأت تنسى جارك ، إن الألم الذي سبيه ألمه ، قد أصبح ببساطة ألمك . إنك سريعا ما تربط بوهم ما ، حتى في أثناء شعورك بالشفقة . لأن هناك طرقا ثلاثة لإزالة هذا الألم ، تشمم التماطف الذي سبيه ، وغالبا ما تكون طريقا صعبا ، محير وملنئ بالمسئوليات والأخطاء ، وهو الطريق الذي تسلكه لتخليص جارك من مشكلته . وبلا شك يحتاج هذا الأسلوب لوقت طويل ، ولن يوجه لك الشكر على تحملك المشقة وتعاطفك ، وقد تخطئ فتسبب الأذي لجارك ، بدلا من مساعدته فتتألم وتندم . والطريق الثاني أن تتعود على منظر الألم ، حتى تمييح فاقدا الشعور بأي تعاطف . أما الطريق الثالث ، فهو أسهل الطرق الثلاثة . وفيه تذهب بعيدا وتترك المكان ، وتنسى كل ما يتعلق بالأحزان بأسرع ما تستطيع . وهو الأسلوب الذي يلجأ إليه المرهفو الحس من الناس ، عندما يواجهون أي ألم أو معاناة . الطريقة الأولى تفرض عليك القيام بأكثر الأعمال صعوبة ومشقة . والطريقة الثانية ، تجعك تفقد حساسيتك ، ولا تستمع بالسعادة من صحبة السعداء . فالرجل القاسي الذي لا بيالي بتعاسة الآخرين ، يفقد الإحساس الرقيق الذي يشعر به الإنسان العطوف ، وأفراد المجتمعات المسالة الهادئة . أما الطريقة الثالثة ، فإنها تصونك من الإصابة بالقسوة والبرود والتباد ، وتصافظ على حساسيتك ، ورقة قلبك ، ومشاعرك

وتعاطفك وإنسانيتك . واكنها تحميك أيضا من الآلام التي تبدو أكثر شناعة لأصحاب الطباع الرقيقة ، آلام التأمل في عالم الحزن الذي لا تستطيع أفضل مجهوداتك المساعدة فيه . ومن المؤكد أن أصحاب الحس المرهف بالجمال ، لا يستطيعون تحمل مناظر الشقاء والبؤس . وإذا ما استطاعوا تحملها ، فلا يكونون أكثر سعادة ، وأكثر تهنيبا ، وأرقى إحساسا بالجمال ، مما لو حاولوا تحملها ، وأحاطوا أنفسهم بالمناظر السعيدة والصحبة المبهجة ولأن منظر الألم ، قد يدفع بك إلى القسوة ، وقد يجذبك إلى مستوى البائس المعانى نفسه ، هل الروح المهنبة ترغب في ذلك ؟ لا يوجد من هو أكثر بؤسا وتبلدا من الإنسان العادي عندما بعاني البؤس . إذ يحرج الألم قسوته البدائية . يتصرف بشناعة ، وربما يسلك مثل حيوان متوحش . وقد يبقى ساكنا ، غير مبال ، لا يهتم بما تفعله لأجله ، وربما يكرهك ، لا لشئ ، إلا لأنك أقرب مخلوق إليه . إن عرفانه بالجميل يعد أقرب للخيال . بقدر ما تقوم به من أفعال لأجله ، إذ لماذا يشكرك وأحواله لم تتحسن ؟ لا يستطيع أي إنسان أن يتذكر بوضوح أي ألم بمجرد انتهائه . لذلك لن يستطيع تقدير خدماتك . إن الإنسان سريعا ما ينسى أحزانه وأمراضه ، وكلما كانت المشكلة مؤلة ، كان من الصعب تذكرها بوضوح . وبالتالي ينسي مساعدتك له ، وتصباب بالصدمة عندما تلاحظ إغفاله لما عانيته من أجله ، فإذا كان مريضا ، وقمت بتمريضه ، فإنه يذكر جيدا كيف كنت تضايقه ، ويتذكر الطعام غير المطهى جيدا ، وينسى معاناتك ، وسهرك الليالي ، ومحاولاتك لتوفير الهدوء ، وصبرك على شكواه ، وتضحيتك بالجهد والعرق من أجله . كل ذلك ينساه ، ليس بسبب أنه سع؛ إنسان منكر الجميل ، بل لأنه مخلوق عادى أفسده الألم ، وقلل من حساسيته ، حتى أصبح من الصعب أن يكون رفيقا مناسبا لروح مهنبة راقية مثل روحك . فما هو إلا إنسان . وإذا ما كنت أنت نفسك إنسانا عابيا . فإنك قد تعامل أصدقاك الذين وقفوا معك في محنتك نفس المعاملة القاسية . والحقيقة أنه نادر ما تستمر الصداقة كما كانت عليه بين البائس والفرد الذي أشفق عليه ، وقد تستمر الخصومة طوال العمر وكل ذلك بسبب تضحيات المعين التي لا لزوم لها . ونظرة البائس المساعدة على أنها نوع من الفضول ، وليس هناك مساعدة مباشرة أو مضمونة النجاح .

وهكذا ، إن كنت رقيق القلب ، فهل تملى هذه الرقة كل هذا التعاطف الزائد ؟ . من الواضح أنها لا تفعل ، فلا يحتاج رقيق المشاعر إلى القول " يجب تخفيف المعاناة عن جارى » وإنما تخاطبه رقة مشاعره قائلة «عليك أن ترضينى » . وتستطيع إشباع هذا الشعور إذا نسيت كل البؤساء المحكوم عليهم بالمعاناة ، وصابقت السعداء الذين يزيدون

من سعادتك . فدعنا نسعد مع السعداء ، ودع البؤساء لبؤسهم ، فمكانهم عالم النسيان . إن ذلك ما تمليه الأنانية ، ولا تعتبر وجهة نظرنا ، جديدة بماما ، فلقد ورد فى قصص جورج اليوت بأن كلما زادت رقة القلب ، كلما زادت أثانية هذا القلب . إن المرهفين من الناس ، والذين لا يتحكمون فى إرهافهم ، تحكم الأثانية سلوكهم فى عالم الألم . لابد أن يسوا أن هناك معاناة . فتحولهم شفقتهم إلى قساة . ولا يستطيعون احتمال منظر الألم والمعاناة ، ولابد من ترك تلك المناظر وراجهم . وإن صاحب الصس المرهف ، فقد يطلب من الشرطة أن تمنع من على شاكلة "لازاروس" المغطى بالأحزان ، من الظهور للعيان أمام بوابة القصر . إن أمثال هؤلاء الناس ، ينظرون للألام ، مثلما ننظر فى أيامنا للقانورات ، فنحضر السباك والنجار ، حتى يعملا على التخلص منها ، فلا تزكم أنوفنا المتحضرة . فنحضر السباك والنجار ، حتى يعملا على التخلص منها ، فلا تزكم أنوفنا المتحضرة . منظر البائسين ، وإذا لم تفاح الشرطة ، نلجأ إلى النوق العام ، ونطلب منهم بأنب جم أن يخفوا بؤسهم عن عيوننا ، مراعاة للنوق العام . وبذلك نستطيع أن نرقى بالنوق العام ، وبذلك نستطيع أن نرقى بالنوق العام ، وبذلك نستطيع أن نرقى بالنوق العام ، وبنونا ، فتركرا البؤس والمعاناة واضحة العيان فإذا تجاهلت معاناة الآخر ، يمحى أى أثر لها من الوجود . وهذا ما متوله الأنانية .

### - 4 -

فى لحظات السعادة ، لا نميل إلى الاهتمام أو التفكير فى المعاناة ، وغالبا ما يزداد تجاهلنا للمعاناة ، كلما زادت سعادتنا . ولا يوجد إنسان يتجنب التفكير فى البؤس والمعاناة ، أكثر من السعيد الذى يحيا فى صحبة السعداء ، فإذا كان هناك أى أناس بؤساء ، فلا تدعهم يمكثون فى هذا المكان ، . ولقد عبر شلر فى قصيدة « الأصدقاء » عن هذه الروح الملئ بالتعاطف ، قائلا :

« من يكتشف معنى الصداقة

وأى مىديق يصادق

ولم تتردد امرأة في محبته ، وتأجيج قلبه بحبها

دعه يعلن عن سعادته هذا ،
نعم حتى وإن لم يكن هناك
إلا كائن واحد على الأرض
ومن لم يعرف مثل هذا الحب
فليهرب ، ودعه يبكى حزنه
بعيدا عنا » (۱)

يقول تشار المتحمس الصغير عن ، المرح لقد منح المرح البؤساء ، فلتشرب كل الكائنات المرح من ثدى الطبيعة الأم » . إنه مرح وأريحية الإنسان السعيد . ولكن ماذا يعتقد البؤساء المطحونون ؟ « لكل فرد صبيقه » . ولكن ماذا عن الفقراء البؤساء في مزابل المدن الكبيرة ، النين يضريون ، ويعانون الجوع ، ويسجنون ، ويخدعون ، مرات ومرات حتى يقضون نحبهم ؟ . كم من النفوس قد رقت لحال هؤلاء البؤساء ؟ ، وفيمن يفكر الرجل السعيد ، أو يستطيع أن يفكر ؟ أيفكر في هؤلاء ؟ كلاطبعا ، لأن المتعة الأنانية ، تبنى عالمها الخيالي الجميل كل ما يوجد في هذا العالم ، من الملاك إلي البائس ، يتمتع بسعادة ومتعة التعاطف ، ولكن فقط إذا كان هو نفسه سعيدا . لكل الملايين ! نطبع هذه القباة لكل العالم ولكن في الواقع ، ان تطبع القبلة إلا على عالم السعداء فقط ، عالم ظاهره الجمال وباطنه القسوة ، ولا يؤمن الإنسان السعيد بوجود عالم غيره ، أيمكن أن تسعد هذه القبلات ملايين البؤساء الذين يتألون إن الفرح يتجاهل وجوده م ، ولا يصدق أنهم هذه القبلات أن أبد لهم وجودا حقيقيا .

<sup>&</sup>quot;Worn der grasse Wurf gelussen eines Feudes Freund zu Seim Wer ein holdes Weib (1) errungen Mische seinen zubl ein! Ja - Wen auch nun eine seele sein nennt auf dem zrdenrund und wen 's nie hekonnt stehle Weinend sich aus diesem Bund "

كانت هذه بعض الأوامر التى تمليها عاطفة التعاطف، والتى تكون على علاقة بسلوكنا، تشبه تلك العلاقة التى عبر عنها إمرسون » في قوله ، إن الرغبة في النهاب إلى بوسطن ، تربط بك الطرق الممكنة للذهاب إلى هناك . يقول إمرسون « عندما أريد الذهاب إلى بوسطن لا أسبح عابرا شارلز ، بل أفضل عبور الجسر » ، وكان أمرسون يقصد من هذا القول توضيح تفضيله لقراءة الترجمات المؤلفين الأجانب ، عن قراءة الأصول ذاتها . ويوضيح هذا القول أيضا تفضيلنا للطريق المختصر عن الطريق الطويل والشاق الذى قد يمليه التعاطف . فإن تساعد الجار المتألم فذلك طريق السباحة وسط التلوج ، أما أن تهرب ، وتبحث عن الصحبة المرحة ، فذلك طريق الجسر المباشر إلى بوسطن . لذلك دائما ما يؤدى التعاطف إلى تجاهل وجود آلام الجار . وذلك ما هو إلا وهم الأنانية ذاته .

إنن ريما تتحول الشفقة إلى كراهية ذاتية لمنظر المعاناة والآلام . ولكن المسألة قد لا تتوقف عند هذا الحد ، إذا ما نظرنا إلى الجانب خصوصا الآخر الذي قد تتحول إليه الشفقة ، خاصة ، عندما لا تنفعنا إلى احتقار آلام الآخرين ، وإنما إلى الشعور بمتعة حقيقية من وجود الأحداث التي تسبب الألم والمعاناة لهم . وربما تطرب قلوبنا للشعور بأهميتنا بوصفنا أصحاب قلوب رحيمة وعطوفه ، وبل وقد نشتاق ونتمنى إصابة بعض معارفنا ، حتى نجد الفرصة لعونهم ، ونتظاهر بالبطولة والقدرة على تحمل الأحزان ، التي لا نشارك ولا نشعر بها على الإطلاق. والحقيقة أن هذه المرحلة الثانية من الشفقة الأنانية، يصعب الشفاء منها مقارنة بالأولى . فربما يمكن التغلب على الهلع من منظر الألم بالتدريب الملائم ، أما الحب الأناني لدور المعين . فإنه ينمو ويرتبط بالإحساس بأهميتنا الشخصية ، وبعدد المرات التي نقدم فيها مساعداتنا . فهناك من الناس من لا يشعرون بسعادة ، إلا إذا كان هناك من يحتاج إلى معونتهم . فيستمدون سعانتهم من إحساسهم بأنهم محط تقدير ، ولوقوفهم إلى جانب المحتاجين ، ومن ممارسة دورهم النبيل . ولا يصنف هؤلاء الناس تحت فئة الشواذ ، بل من الفئات المآلوفة لدينا . وإن كانوا لا يصانقونك إلا إذا كنت مصابا بالحمى ، أو بكسر في ساقك ، أو فقدانك لشخص عزيز عليك . في تلك الحالات يستمتعون برفقتك ، ويطيبونك مثل القديسيين ويحدثونك برقة وعنوية . وأمثال هؤلاء الناس يكرهون من يستطيع التغلب على صعوبات العيش دون عون منهم -ويستمتعون لرؤية من يحتاج إليهم . ولا يعيرون إلتفاتا السعداء فهم في حاجة للمصائب

حتى ترق قلوبهم فيشعرون بالتعاسة إذا ما زاد عدد السعداء ، ويستمعتون إذا ما وجدوا من يحتاج لقطرة ماء فى الصحراء فأصحاب النفوس الشاردة مصدر سعادتهم أنهم فى حاجة إلى عونهم . وأن أهم فقرات الإنجيل بالنسبة لهم ، تلك التى تقول عليك أن تعين الفقير دائما ، نعم إن طوبى الرحماء ، إنهم لن يكونوا بدون عمل أبدا ، متاهم مثل النحات ، يسعد بالصخور الصماء التى قد تحوى تمثاله . والعالم الذى يحيون به ملئ بالصخور .

فهم ليسوا من الحاسدين أو من أصحاب النيات السيئة ، ولكنهم يشعرون التعاسة ، إذا ما اختفى الشر . يعتبرون البؤس ملكية خاصة ، وإذا يصابون بخيبة الأمل إذا ما سمعوا أن الجنة قد حلت والبؤس اختفى . ولا نتحدث هنا عن الحماس المهنى كالمعالي يهتم بالريض الذى يطيبه ، وإنما عن تلك السعادة والتمتع بالشفقة التى يشعر بها لفيف من الناس ، لا يكون لحياتهم قيمة ،إذا ما تمتع جيرانهم بالسعادة وخلت حياتهم من البؤس . ومن المؤكد أن مثل هذا النوع من الشفقة لا يستطيع التغلب على وهم الانانية بل يعد نمونجا لذلك الوهم .

### - 4 -

إن عاطفة التعاطف ليست عاطفة غيرية ، بل عاطفة أنانية ، وإذا لا يتغلب التعاطف على الأنانية ، وإنما يدعمها ويغنيها في معظم الأحيان . ولا يمكن الثقة في عاطفة كهذه ، حتى نسند إليها عمل الحدس الخلقي . وذلك مادامت الشفقة تؤدي إلى الأنانية . وربما نجد الفرصة سانحة لنتناول ذلك بالتفصيل فيما بعد . إذ مازالت آراء شوبينهور تحمل جاذبية خاصة في ذلك الجانب من الموضوع . . ولكن إذا ما نظرنا إلى الشفقة بوصفها عاطفة ، وليس بوصفها حبسا ، ونتسائل عن ما إذا كان فعل ما فعلا غيريا بسبب تعبيره عن التعاطف ، فإننا حينئذ نستطيع الإجابة ، بأنه ما دامت الغيرية تشكل الأخلاقية ، فإن وصف الفعل بئته من الأفعال المعبرة عن الشفقة ، لا يثبت غيرية الفعل وبالتالي خيريته . إن المثال الذي عرضة شوبنهور والمذكور سابقا لا يحسم هذه المسألة بصورة قاطعة . يقول إن المثال الذي عرضة شوبنهور والمذكور سابقا لا يحسم هذه المسألة بصورة قاطعة . يقول بالعاشق الذي تخلى عن فكرة قتل خصمه « لقد أشفقت عليه » ، وتقول الليدي ماكبث بالرغم من أنه يشبه أبي في نومه ، فقد فعلتها » ، ربما كان شعور الليدي ماكبث ، بالشفقة شعورا أصيلا في حد ذاته ، ولكنه ليس كافيا بالقدر الكافي ولكن كلماتها تنكرنا بالشفقة شعورا أصيلا في حد ذاته ، ولكنه ليس كافيا بالقدر الكافي ولكن كلماتها تنكرنا

بما قد يفعله العاشق ، إذا ما كانت الشفقة هي المائل الوحيد دون ارتكابه فعل القتل الذي يرغب في ارتكابه . فريما يلجأ لمن يقوم بالعمل نيابة عنه ، فينتقد مشاعره المرهفة الرقيقة من الألم . لذلك من الضروري أن عاشق شوينهور لابد من أن لديه شيئا ما بداخله ، أكثر من مجرد الشعور بالشفقة .

والحقيقة وبالرغم من هذا التوضيح لعاطفة الشفقة ، أنه ما يزال هناك جانب من هذه العاطفة يحتاج إلى التوضيح . فإذا ما افترضنا أن عاطفة الشفقة عاطفة غيرية وليست عاطفة متقلبة ، بل واضحة في كل ما تأمر به من أفعال فذلك لا يمنع من ظهور الاعتراض ، أو استمراره فكيف تشرح وتوضح للفرد غير المتعاطف المثل العليا التي قد تكون قد أسستها على الشعور بالتعاطف ؟ . وهكذا نعود الصعوبة الأولى . فلديك مثل أعلى ، نرغب أن تحكم به على العالم . ولكنك قد أسست هذا المثل الأعلى بدوره على واقعة أن هناك قردا ما لديه عاطفة . وتعلن بأن من ليس لديه هذه العاطفة تنقصه مهارة الحكم . وهكذا يكون الأساس النهائي لمثلك الأعلى أساسا لا يبرهن عليه إلا من خلال واقعة كائنة في الواقع .

وهكذا نلاحظ هنا ، كما قد لاحظنا في الفصل السابق في المناقشات العامة والتفصيلية ، أن نفس المشكلة تتكرر . إذ يحيا المثل الأعلى الأساسي مثاليا ، ومع ذلك يبدو أننا دائما ما نبحث عن أساس له في الواقع أو نقيمه على واقعة من الوقائع . فإذا ما نظرنا حولنا ، ما نجد من يشكك في ذلك قائلا : إما أنه غير متأكد من وجود مثل هذه الواقعة أو الحقيقة ، أو أنه يشك ما إذا كانت تعنى ما نعنيه ، أو أننا قد نواجه في أي لحظة بوجود أناس قد اكتشفوا وقائع أو حقائق أخرى ، غير تلك التي نعرفها ، وقاموا بتأسيس مبائهم الخلقية على تلك الوقائع ، فجاءت مبائهم الخلقية متعارضة مع مبائنا . لقد واجه المثالي ، في هذه المناقشات التمهيدية عن مناهج البحث الأخلاقية ، عثرات كثيرة وعاني من سوء الحظ ، فيبدو دائما أنه يهوى الاتجاه نحو الواقع ، وبالتالي يواجه بنفس الحجج التي أثارها ضد المذهب الواقعي . فإذا كان صادقا مع نفسه ، وهاجم المذهب الواقعي الحديث لتلاميذ "هويز" ، بالبرهنة على أن كل فروضهم الطبيعية أو المادية لا قيمة لها بدون المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل العليا ، فإنه عنئذ يواجه بمن يتحداه بأن يثبت أن المثل الماكم المنه المناقشات المهدية المناقشات المناقشات المناقشات المناقشات المناقشات المناقشات المثل الأعلى الذي يقول

به ، ليس إلا مجرد نزوة من نزواته وأنه ليس مؤسسا علي مذهب مادى أو طبيعى ، وهنا لا يوجد مخرج له ، إلا بأن يصبح من الشكاك .

# الفصل الخامس

# الشك الأخلاقي والتشاؤم الأخلاقي

« كم يطول الليل لمن جافي النوم عيونه ، وكم يطول الطريق أمام من أعياه التعب ، وكم تطول الحياة للأحمق الذي لا يعرف القانون الحقيقي »

## هما بادا "DHAMMA PADA"

أن تحول المثالي إلى الشك ، يبدو أنه المخرج الوحيد ، فلو كان قد اكتفى بمعيار أقل! ، أو لم يصر على اختيار مثله الأعلى بمناهج مثالية لكان قد ظل آمنا ، أو على الأقل فى الوضع الآمن الذي يحتله مؤقتا . ولكنه دائما ما يتجاوز هذا الوضع . فقد تقدم بعض الوقائع الخارجية أو بعض الحالات العقلية نفسها له ، فتجده قائلا ، " انظر هنا ، يوجد المثل الأعلى الذي أبحث عنه » . ولكن سريعا ما تنبت جنور الشك داخله ، وتتهمه بعدم الأخلاص . فيخاطبه شكه ما هذا الذي وجدته ، إلا هذا أو ذاك الذي تصادف وجوده ؟ ، فيجد صاحبنا المثالي نفسه ملزما بالقول » كلا ، ليس بسبب ما تصادف وجوده ، وإنما بسبب اختياري الحر له لإرشادي ، إنه المثل الأعلى » . وعندئذ يظهر الاتهام المتكرر له . بئن النزوة أو الرغبة هي الأساس الوحيد لهذا المثل الأعلى . ولذا يبدو أن المذهب الشكى ، أو الشك المطلق في أساس الأخلاق ، يفرض نفسه علينا . فيجب مواجهته ودرس نتائجه .

## \_ 1 \_

والواقع أن في مثل هذا النوع من الشك ، يمكن أن نجد السبب الحقيقي لقوة المذهب التشاؤمي الحديث . فلا نجد الأساس الحقيقي اليأس في تحقيق المثل العليا التي نكون قد اخترناها ، إنما في ترددنا المستمر ، وحيرتنا عند اختيار هذه المثل العليا نفسها ، اختر لنفسك مثلا أعلى ، فيصبح لديك دور تشارك به في بناء العالم . فإن كان المثل الأعلى الذي

وضعته انفسك من المثل العليا التي يصعب تحقيقها ، فإنك لن تصاب باليأس أو التشاؤم ، وإنما تشعر على الأقل بنوع من المتعة ، من استسلامك الإرادي الحر لخدمة هدف من الأهداف النبيلة . ولكن إذا كنت تحاول البحث عن مثل أعلى ، يستحق التزامك به ، وأصابتك الحيرة والتردد في اختياره ، فإنك واقع لا محالة في مصيدة التشاؤم . ويلاحظ أن المتشائمين ، لا يهتمون كثيرا بشرور الحياة وبكونها وقائع حقيقية ، بقدر اقتناعهم وشعورهم بأن الحياة لا هدف لها . إن " فون هارتمان" الذي من يفتُّرُضَ أن مقارنته بين كمية الألم والسعادة ، واعتقاده في زيادة مقدار الآلام على مقدار السعادة ، قد تؤدي إلى التشاؤم ، لم ينجح في دفعنا الشعور بالتشاؤم ، مثلما نجح شوينهور الذي لم يعتمد على ميزان المراجعة الخاص بالألم واللذة ، وركز على واقعة عدم جنوى الحياة ، وخلوها من الأهداف والقيمة والراحة . وهنا يجد المرء القوة الحقيقية لمنهب شونبهور ، ولنموذج اليأس البوذي من الحياة ، تقول البونية : إن أي هدف تختاره لحباتك ، يظل وإحدا بين عدة أهداف ، ويحيا في صراع دائم مع الأهداف الأخرى ، ولا تستطيع البرهنة على أفضليته عن أي هدف أخر في العالم . فأنت تنتقل من حياة لأخرى ، فأنت الآن براهما ، ثم تتحول إلى ملك أو دودة أو نمر ، أو شحاذ ، الآن في الجحيم ، ثم تصبح بين ملائكة السماء ، فأهدافك تتبدل مع كل ميلاد جديد ، وما الحياة إلا مجموعة متلاحقة من الأهداف المتصارعة ، ولا رفعة أو انتصار لأي منهم على الآخرين . إن عالم الغايات عالم الصراع ، وليس لأى غاية قيمة حقيقية ، وليس هناك رغبة قيمتها في ذاتها . لذلك ما عليك إلا هجر الرغبات ، ولا ترغب في شيء . وليكن هدفك الوحيد ، ألا يكون لك هدف . فتلك النتيجة المتمية الصراع الأزلى بين الغايات وتحاول الحكُّمُ البونية توضيح عدم أهمية الحياة ، بالاعتماد على واقعة أن الناس يفشلون في النهاية في تحقيق غاياتهم ، وبالإصرار على أنه إذا ما نجح البعض في تحقيق هذه الأهداف ، فإنهم لن يشعروا ، باذتلاف صالهم عنداخفاقهم في تحقيقها . فاستخدم الفشل في توضيح أن الصعوبة لا تكمن عند تحقيق الهدف بقدر ما تكمن في عدم قيمة الهدف في حد ذاته ، وإذا ما جاء النجاح ، فإن الفرد لا يشعر بقيمته ، لأنه ينكره بأن كل الرغبات زائلة ، وما قد يحبه الآن قد يكرهه في المستقبل . وبذلك لا يكون الدرس المستفاد في الحالتين ، حالة النجاح وحالة الفشل هو أن نظام الأشياء نظام شيطاني ، ولذلك يعادي الإنسان ، بل إن الرغبات نفسها ، تكون مختلطة ومحيرة ولا قيمة لها في ذاتها . وربما إذا كانت البونية ، قد اعتمدت على توضيح عدم جدوى ما نبذل من أعمال لنحصل على الأشياء الخيرة التى نرغب فيها ، كان منهبهم عبارة عن مواجهة مع العالم المادى الذى يعوق تحقيق رغباتنا ، ولكنهم كانوا مصريين ، اثنا اسنا ، على دراية بالأشياء الخيرة التى نتظاهر بأننا نرغب فيها أو نريد الحصول عليها . ومادمنا نجهل رغباتنا الحقة ، ونبدلها دائما ، فلا يحق لنا أن تأمل النجاح فى تحقيقها . فلا يتمثل المغزى الأخلاقي لقصصهم في الاحتجاج على شرور العالم المادى ، قدر ما ينبه إلى تفاهة غاياتنا ، وصب اللعنات عليها .

**- - -**

لا يوجد بين كل موضوعات الفكر الرومانسى ، ما هو أكثر شيوعا من السؤال عن معنى وقيمة الحياة الإنسانية ككل . والإجابة الأولية والتى يجيب بها الشاعر الحديث عن هذا السؤال إجابة مشهورة ، إذ تعنى الحياة الإنسانية فى نظره الجانب الوجدانى من هذه الحياة ، فعندما يوجد الخير الأعلى ، لابد أن يكون خيرا عاطفيا . وعندما يتحدث الشاعر الرومانسى عن نقد الحياة ، فإنه يهدف إلى توضيح أن الجانب العاطفى أو الوجدانى أهم جوانبها ، وأكثرها قيمة . ولا نرى أن مثل هذه النظرة مجرد تحصيل حاصل . فهناك العديد من صور مذهب اللذة التى تعارض القول بأن الانفعالات الحادة ، وفى تمثل الحالات المثالية الوعى أو الشعور . ويرى الفهم العام فى الرغبات المعتدلة ، وفى الحميرت كثير من المدارس الفلسفية القديمة ، الهدوء محور الحياة السعيدة . ولذلك نلاحظ أن روح الشعر الحديث تتعارض مع كل المدارس بصورة عامة . لم يعد الهدوء هدفا . وباتت العاطفة النشطة ، الحادة من حيث الكيف ، والمستمرة من حيث الكم ، مطلبا الشعراء الثوريين ويكفى أن نذكر "فرتر" واللصوص" وثورة الإسلام " ومانفريد" وفاست ، اتوضيح القصود بروح هذا الشعر الثورى .

إذن لا قيمة للحياة إلا إذا كانت حافلة بالصور المرغوب فيها من العاطفة الشعرية . ولكن أيكون مثل هذا الامتلاء الحياة ممكنا ؟ وهل النظرة التى تجعل منه مثلا أعلى الحياة ، نظرة معقولة ؟ ألا يكون التشاؤم الكامل النتيجة المتسقة مع هذه النظرة ؟ إن إجابة هذه التساؤلات تحتاج لعرض كل تاريخ الحركة الرومانسية ، ولكن يكفى هنا أن نذكر بصورة سريعة بعض النتائج الرئيسية الحركة .

ولقد ألهبت طبيعة الحياة الحديثة الرغبة ، ونمت الشعور بالحساسية ، وأثارت عاطفة حب الحرية وزلزلت التقاليد القديمة . فبات الشاعر الومانسي لا يكن احتراما للقيم الدينية ، وتوجه بالبحث عن خيرة الأعلى في ذاته . فماذا كانت النتائج لذلك كله ؟ أولا شعور رائع بالاستقلال وسمو الروح واختلاط الشعور بالعاطفة وحريتها ببعض المتع ، وتقدير الشاعر لعبقريته بالغرور فكتاب ضرورة الإلحاد لشلى والدفاع عن طهارة الشر والزنا بين المحارم ، كلها كانت تعبيرات عن هذه الروح . ويعد تفسير لافاتار لطبيعة العبقرية نمونجا آخر ، يقول أينها مثل رؤيا ملائكية ، حاضرة ولم تأت ولم ترحل ، ولكنها رحلت ، وعندما يلمسون أعمق ما في الإنسان ، يثير خلودهم كل ما هو خالد في الإنسان ، تذهب ولكن يظل مشعور بها ، فتترك وراجها قشعريرة لنيذة ودموع رعب ، وفرحة شاحبة ، وهذا ما نقطه العبقرية ، فأضف العبقرية كما تريد فهي الروح والإيمان والأمل والمحبة ، موهبة فطرية أو مكتسبة ، طبيعية أو نفحة الهية ، فالعبقرية كل ذلك ، إنها وحي ، أو إلهام ، لا يرغب فيه أو يطلب ، بل يشعر به . فهي فن أرقي من أي فن ، نورها يشرح الصدور (١) والحقيقة أننا لا نستطيع أن نستشهد بعشر ما تناوله الشعر والأدب، حيث اكتسب الإعجاب الذاتي والمتبادل بين جيل الشباب حول جوته طابعا خاصا وتعبيرا مميزا ، وبخاصة في السنوات السابقة واللاحقة لعام ١٧٨٠ .

واقد أدى هذا الزهو بالنفس والشعور بالكرامة إلى ظهورمجموعة جديدة من المثل العليا . لم يعرف هؤلاء الشباب أى نوع من أنواع الصبر الذى يجب أن يتطى به السياسى وطالب العلم والتاجر . فيجب أن يعيدوا بناء عالمهم الخاص فى أسرع وقت ممكن . وفى الوقت نفسه ليس لديهم أى نوع من الإيمان المحدد ، إذ كانوا يؤمنون بأن أى إيمان محدد . قد يشكل خطرا على نقاء عواطفهم . لا يؤمنون بأى عقيدة ، إلا تلك التى يسنوها لأنفسهم فقد كانوا يمليون إلى الهدم أكثر من البناء ، أو يهدمون أكثر مما يبنون . ويعده أحد العباقرة الشبان النين ساهموا فى تطور الحركة الرومانسية الألمانية كما يعد شلي أفضل ممثل الشعر العاطفى أو الرومانسي فى براءته ونقاوته . فلقد بين لنا بروح نبيلة

See the Passage at much geater length in kobestein's Gesch der deuschen . Nati- (\) nalliteratur, lad . iv,p . 26 , of 5th edit .

تسكن جسدا ضعيفا مقهورة بالمشكلات الارتباط الوثيق في الحركة العاطفية بين الجمال والنقص . وكتب فلسفة غامضة ، أثرت فيما بعد في كارليل الصغير الذي ينظر إليها بوصفها تجسيدا للإحساس العميق بسر الحياة ، تشعر في قراءتها بمتعة الأسلوب وروعة التأمل ، فتعرف ما تعرف ولكن لا تخرج بنتيجة حاسمة . ولكن الحدس الرئيسي الذي يصر عليه الشاعر الصغير ، يتمثل في أن العالم يجب أن يتوافق مع الحاجات الوجدانية للإنسان . ويؤكد على أن أي مشروع حياتي متكامل ومنسق ، يجب أن يؤسس على قيم وجدانية وفكر رومانسي . ولكنه لم يوضع أي قيم مشروع حياتي . يلح كثيرا على أن الكنيسة الكاثوليكية تعد أفضل تعبير عن الحاجات الإنسانية وبهذه الآراء الغامضة ، توقف إنتاج الشاعر بالموت المبكر . ولكن ما هي النتيجة التي قد ينتهي إليها ، إذا ما امتد به العمر ؟ .

ربما كان قد انتهى ، إلى ما أطلق عليه "فريدرك شليجل" ، أقرب أمعقاء "نوفالس" إلى السخرية أو التهكم الرومانسي ، ويمكن القول : أن تلك هي المحلة التالية في نمو ، أو إن شئت ، في تحلل الروح الرومانسي . فالعاطفة مرشدنا وغايتنا . ولكن ما العاطفة ؟ هي شي؛ غير مستقر بطبيعته وقابل التغير . وتقيم كل عاطفة حجمها على أنها جوهر الحياة إن كل عاطفة جديدة ، يشعر الشاعر الرومانسي بهيامه فيها ، سريعا ما تمضي ، وتفسح المجال لعواطف أخرى جديدة . فجوهر الحياة التغير ، وتقلب الأهواء . فعندما ماتت خطيبة "نوفالس" ، وضعها موضع الإلهية ، واعتبر يوم رحيلها بداية لحقبة جديدة من الزمان . وظلت مذكراته حافلة بالتمارين الروحية ، ومن مبلغ تأثره بها عزم على إن ينهى حياته بعد عام من وفاتها وما أن انقضى العام ، حتى كان قد وقع في هوى خطيبة جديدة . فإذا كانت تلك روح نوفالس الرومانسية ، فكيف تكون حياة من هو أقل رومانسية ؟ فريدربك وعندما أدرك فريد ريك شليجل" التحلل الحتمى لكل عاطفة ، اعتبر أن ذلك يتم بمقتضى الضرورة . وأعلن أن هناك حياة أرقى ، تتشكل من هذه التقلبات الوجدانية . فيجِب أن يهيم العبقري مثل الطائر في حديقة العراطف الإلهية السامية . ويجِب أن يكون فخورا بهيامه وتجواله . فكماله الأعلى في نشاطه أو خفة حركته . وكلما نشطت وتعددت الأهواء ، كلما زاد درجة نيل الفرد . وكلما تقليت أطواره جاشت عواطفه ومن هذه البحدة الشعورية بين النبالة والأهواء المتقلبة يتكون التهكم الرومانسي ، الذي يظهر في إستقبال

كل حماسة جديدة بزهو بالغ . إنه ليس الأول ، وإن يكون الأخير ، نرى من خلاله حتى عندما نستسلم له . فنحن أكبر منه ، ونحيا به . فيحيا حياة الخبرة ، التى تفوق علينا بالشاعر الجديدة .

ومن الواضح أن هذه النظرة الشاملة للحياة ، لا تحقق للإنسان المخلص الهدوء والسكينة . وماذا تكون هذه السخرية أو ذلك التهكم ، إلا سخرية الشياطين على الضعف البائس للشخصية الإنسانية ؟ . فالعاطفة التى نعبدها تحوات إلي مصدر لمصائبنا ، فهجرتنى وعاشت مع غيرى ، ثم تحوات إلي خادمة للآلاف . فذهبت بعد أن وثقنا بها . كانت معنا ، فانسابت مثل الماء . إن ذلك لا يعنى امتلاء الحياة بل خواءها وفراغها فكيف يملأ هذا التهكم الرومانسى الفراغ ؟ . إن هذه السخرية ما هى إلا كلمة "مفستوفلس" ، على أطلال جرتبشن " إنه لا شئ إلا العدم منذ البداية " . إن ما نشعر به الآن ليس ذلك الإحسان ، الذي كانت قد تفجرت ينابيعه في أعماق أعماقنا ، فأى بؤس في هذا النمط من الفكر ؟ ، حيث لا قيمة لشئ ، ولا يقين نثبت عليه ، فلئن كانت قلوبنا تنبض بالحياة ، فلا حياة حقيقية هناك ، وإنما أقنعة كثيرة ولا شئ ثابتا حقيقيا خلفها و تغير دائم لا معنى له .

ولقد كان الوعي يمس هذه النتيجة حاضرا فى صورة أخرى من صور الروح الروح الرومانسى . فلقد ظهرت مثل هذه النتيجة فى كتاب " فينومنيولوجيا الروح لهيجل الذى أطلق عليها فيه الوعى بالتعاسة ، والمعروفة بيننا باسم ، الطابع البيروني للعقل ، والحقيقة أن نفس الشخصية العاطفية الأولى أو التي ظهرت فى المرحلة الأولى ، هي التي جلعت الوعى بخواء هذه الحياة العاطفية أمرا مؤكدا .

« فعندما يتهشم المسباح ،

يموت النور في الأرض ،

« وكلما كان المصباح متوهجا ، كان الظلام شديدا بعد تهشمه »

لذلك أخذ اليأس الرومانسي في هذه المرحلة صورا لمدة في شعر النصف الأول من القرن العشرين والحقيقة أن الحديث عن كل صور هذا اليأس مسألة لا طاقة لنا بها ، ولكن من المكن الاكتفاء بعرض بعض الصور الرئيسية فيها . إذا كان محكوما علينا بالعواطف

المتقلبة، والمتغيرة دائما ، فإنه مازال يحبونا الأمل ، في أننا قد نكتسف في يوم ما عاطفة أعمق وراء هذه التغيرات وبهذا نجدا كثيرا من الشعراء يعيشون في حالة عقلية غير مستقرة ، بتوقعون أن الله القوى الجبار يحكمهم ويتحكم فيهم وبعد "مانيرش فون كلاست " الكاتب الدرامي وأحدا من هؤلاء ، يقول في شعر كتبه لصديق له في ديسمبر من عام ١٨٠٦ ، ليس هناك روح شريرة يمكن أن يحكم العالم ولكن هناك روحا غير مفهومة ، ، ولقد ظل كلايست طيلة حياته يبحث عن المثل الأعلى الفعل فلم يكن شعراء المرسة الرومانسية يحبون المشكلات الحياتية لذاتها ، وإنما كانوا في مناقشاتهم لها سحثون عن حلول وإجابات لها . بل ويمكن القول : إن " كلايست" قد شابه في ذلك نهج " آرثر هوج كالوف " ممثل المرسة الأشكالية في الشعر المديث . ولئن كان كلايست قد تخلص من مشكلاته الخاصة أو بؤسه بالانتحار ، فإن هناك آخرين كانت لهم طرق أخرى مهربون بها من تعاسستهم . فقد خلص " اوبفج تيك " نفسته من مشكلاته وأستلته الرومانسية بالتخلص من الأمينام والشياطين ، بتغيير اتجاهه الأبيي ، فبدأ ، نهجا فكريا حيدا ، تاركا كل المثل العليا والأفكار الرومانسية ، وأحيانا كان يكتب قصصا مسلية عنهم . وهرب فريديك شليجل " من نفسه في النهاية بالإيمان الكاثرايكي ولاذ هولدرين " بإحدى المحدات العقلية . وعمل شيلي حياته القمبيرة ، على الاستسلام الطفولي العواطف، وإن كان قد صاحبه الأمل من التخلص منها. وشارك شيار، جوته في البحث عن الكمال في العالم اليوناني القديم .

كان هناك الكثير من أنماط الفكر الرومانسى في ذلك الوقت ، ولكن هل استطاع أي منهم تقديم أجابة صحيحة لمشكلات هذا الفكر ؟ إن السؤال الأهم مازال قائما ، كيف تحيا البشرية حياة وجدانية مستقرة والناس يبحثون عن مصالحهم الخاصة ويهجرون المثل العليا والإيمان التقليدي ، ويزخر العصر بالأعمال الشريرة والمساعى العشوائية ، وتتضمن العاطفة الشعرية أن الحياة متحولة وقابلة للتغير ؟ إن الفشل في تقديم إجابة عن هذا السؤال كانت السبب الرئيسي لظهور التشاؤم .

ريما إذا استطاع الشعر الحديث تحرير نفسه من هذا الاتجاه التأملي الذي كان من أبرز خصائصه كان التشاؤم قد اختفى ، وتوقف الشعور بتفاهة الحياة ونقدها . ولكن ذلك يعد مستحيلا . احذف جزءا من أشعارنا العاطفية ، وبعضا من أعمالنا الساخرة والكوميدية ، وإذا بك تجد باقى كل أعمالنا الشعرية بل وأفضلها لا تخلو من الصراع من

الإحساس بالتشاؤم . ولقد تم توضيح طبيعة وخلفية هذا الصراع في فصل سابق . فيقبل الشاعر بالمعيار الوجداني بوصفه المعيار الوحيد لتقيم الحياة ، ويصر على أن الحياة الوجدانية المنسجمة هي أفضل حياة ، ويؤكد على أن أكثر المبادئ يقينا المبدأ القائل: أن هناك أدنى وهناك أعلى " ، ثم يحاول أن يخرج من كل ذلك بصورة الوجود الكامل . فإذا ما فشل في تحقيق ذلك كان التشاؤم نصيبه . ولا يكون تشاؤمه من نوع تشاؤم " فون هارتمان" ، لا يؤثر في صاحبه ، بل تشاؤم حقيقي ، تشاؤم الإرادة المنكسرة المهزومة ، التي قد حاولت وفشلت . فالحياة التي نتصورها ، ليست هذه الحياة الخاوية الفارغة من كل معنى ، وتلك هي النتيجة الحتمية التي تواجه المثالية دائما . وحتى في أيامنا هذه كان على المثاليين الميالين أن يخوضوا ، إلى حدما ، نفس المعارك التي سبق أن خاضها المتسائمون منهم مع التشاؤم . وتعد كل المؤلفات مثل " الرحلة " أو في الذاكرة " أو الست" ، من نماذج فكر عصرنا الحيث .

ولكن قبل أن نسمح لأنفسنا بالحديث عن علاقة "فاوست" بالمشكلة التي تناولها ، دعنا نلقى نظرة على "بيرون" إذ يعتبر "فاوست" على قمة محاولات الشعر الحديث . فإذا ما فشل بوصف حلا ، فكل باقى المحاولات نصيبها الفشل . ولكن يوجد لدى " بيرون اعتراف بالنقص الأخلاقي الذي لا تلقى طبيعته الضوء على حل مشكلة التشاؤم ، بل على طبيعة المشكلة ذاتها .

لقد مر تطور الشعر عند بيرون بمرحلتين متميزتين: المرحلة العاطفية والمرحلة النقدية . ولا تعتبر المرحلة العاطفية التي مر بها بيرون قبل عام ١٨١٦ ذات أهمية لنا الآن . إذ تمثل المرحلة التي كتب فيها بيرون "مانفريد" وقابيل" و " دون جوان " مرحلة مستقلة من الحركة الرومانسية ، بل وتعتبر أخطاؤها مفيدة وبناءة ، ولئن كان وصف هذه المرحلة من شعر بيرون بأنها نقدية فلديه يعد وصفا عاما ، فإنها تلك الكلمة أو هذا الوصف له دلالته . فلقد كان بيرون إنسانا حساسا ولكنه يميل البطولة فلديه روح نشط مجد ولكن ليس لديه مثل عليا محددة الحياة ، ثائر بطبيعته ولكنه لم يجد الروح العظيم الذي يقوده ، ولا الاتباع النين يسيرون خلفه في أي عمل يضم الإنسانية . ولقد تجسد ذلك كله في شخصية النين يسيرون خلفه في أي عمل يضم الإنسانية . ولقد تجسد ذلك كله في شخصية القديس " كريستوفر " في الأسطورة . وفي دون جوان " يبحث بيرون عن الأقوى دون

جدوى ، يتعلم احتقار الشيطان دون مواجهته مواجهة مباشرة ، وبعد المعاناة من البحث دون جدوى ألقى الشاعر بنفسه في غابات الشك والأحلام . ولقد وجدنا الصعب إيجاد الصفة المناسبة التى نصف بها تلك القصيدة ، فبالرغم مما بها من قوة وإثارة ، فإنها جات مخيبة للآمال فليس لها نهاية حقيقية ، ولا يمكن أن يكون لها ، فهى نهر جبلى ، ينساب من الشقوق ، فيفنى في الغابات الكثيفة ، ثم يفنى في صحراء لا حياة فيها . وهنا يستمر النقد الرومانسى ، وينهب إلى أقصى مداه . فيظهر اعتراف صريح النفس بالروح البطولى التى كانت تطلب من الحياة الكثير ، ثم اكتشفت من خبراتها الخاصة في الحياة والعالم ، إنه لا يوجد شئ يستحق البطولة الحقة ، . ونشعر بالحماقة ( ونتفق مع المؤلف ) وباليأس من بؤس الخبرات المؤلة الكريهة والعلاقات الغرامية والغزل ، وباختصار نشعر بالحياة البهيمية التي ترتد لها الحياة الإنسانية ، ولكن المهساة تكمن بين السطور ، وليس فيما يكتب . فلقد بحثت الروح الرومانسية دون جدوى عن الحالة الوجدانية المثالية ، والعمل الذي يستحق القيام به ، وباتت الأن ساكنة محتقرة ، ولكنها مرعبة ، تتأمل الإحساسات المشوشة والمختلطة التي قد أسلم العالم نفسه لها . فبدت هذه الروح وكدها تقول " ليس هناك شي نخافه أو نأمل فيه " .

« عندما قال القس بركلي : ليس هناك ما يهم ، وأثبت صحة قوله ، فليس هناك أيضا أهمية لما قاله » .

أو قول آخر:

د أكون أو لا أكون ، يسعنني قبلما أقرر

أن أعرف ماذا يعنى الوجود ،

حقيقة نتأمل البعيد والواسع

ولأننا نستطيع الرؤية نعتقد

أننا نرى كل ما يرى

أما أنا فلن أستقر على أي جانب (رأي)

إلا عندما أرى الجانيين وقد اتفقا

فبالنسبة لى أعتقد أحيانا أن الحياة هي موت

أكثر منها حياة ، وما هي هي إلا لحظة عابرة .

وتسعى نفس هذه الروح في "مانفريد" إلي صورة أخرى مختلفة التعبير ، وإن لم تكن ناجحة تماما . يعبر "مانفريد" عند رؤيته لمنظر غروب الشمس بقوله ، : إن السلام الوحد الذي يمكن أن يتحقق لهذه الروح المنهكة ، والتحرر الوحيد من إختيار الذات لنفسها ، لا يتحقق إلا بنظرة خاطفة عرضية الطبيعة المسالمة الوبيعة ، فيقول :

د إنها ان تستمر طويلا ،

ولكن من الأفضل أنك تعرفها ولو مرة واحدة ،

فلقد أعطت لأفكاري معنى جديدا

ويمكن أن أنون في ألواحي الحجرية

أنه هناك يوجد مثل هذا الشعور »

وكانت الكلمات الأخيرة التي قالها "مانفريد" هي

« أيها الكهل ، إنه ليس أمرا صعبا أن تموت »

وفى النهاية عندما تصل حيرة "مانفريد" إلى هذا النقطة ، يظهر الحل النهائي اليئس ، فى محاولة التخلص من كل الشرور الخارجية التخلص من الشرور الداخلية ، فيبدأ البطل بكل قوته فى الثورة والتمرد ، ولكنه عندما يشعر بالحاجة الفعل ولا يجد ما يفعله ، يخاف المستقبل ويكره الحاضر ، ويتجه إلى الاعتقاد فى استقلاله الشخصى المطلق - وإن كان اعتقادا خاطئا - عن كل عالم الكراهية . فيقول :

ان تستطيع إغوائي ، فلست ملكك أو ضحيتك

فلن أستمع إليك ، لكن إلى نفسى ،

أتحكم في مصيري ، وفي بقائي وفنائي .

إن هذا التشاؤم المنكب على ذاته ، والناتج من تحليل الرومانسية لذاتها ، يعبر عن التصميم على إقامة عالم جديد ، يكون أكثر نبلا من عالم الأهواء السلبية الذابلة . وليست العبرة بالمشاعر ، بل بالأفعال ، فلقد حقق مانفريد شيئا ، حتى وإن كان ذلك الفعل قد تم في لحظة الموت . إذن تعد الأعمال بصرف النظر عن نوعها النتيجة الضرورية لهذا التشاؤم . ولكن إذا كان التمرد يمكننا من تحمل الموت ، فلماذا لا يؤدى القيام ببعض الأعمال إلى جعل الحياة محتملة ؟ . ألا تكون قيمة الحياة في العمل وليست في العاطفة أن الشعور ؟ . ألا تكون الصورة أو الحالة النمونجية الفعل مختلفة عن الحالة النمونجية الشعور ؟ . ألا تكون الحدس يضرب بجنوره في كل من مانفريد وفاوست لجوته .

لقد بلغ مدح فارست لأعمال جوته " في هذه الأيام مبلغا عظيما . حقيقة إن العمل تمثال بلا رأس (١) ولكن أليست هكذا حياة الإنسان . إن المبالغة في الثناء على فارست ، ظهرت عند "هرمان جريم" ، وفي خطب "شومان" الحماسية ، في كتابه "محاضرات عن جوته" تشبه التصفيق والهتاف داخل كاتدرائية . فالقصيدة عميقة ورائعة ، لأن المشكلات الحياتية التي تصورها بأمانة شعيدة ، مشكلات كبرى وحقيقية . أما من حيث الصياغة فإنها قصيدة بسيطة متواضعة . تتحدث القصيدة باختصار عن أن العالم بطبيعته تعبير عن الذكاء الإلهي الكامل ، بينما الإنسان الذي يخضع لنفس الحكمة الإلهية ترك الحيرة والتشويش . والملائكة الذين هم من طبيعة فكرية خالصة ، هم " أبناء الله الحقيقيون " . واكنهم لا يفعلون شيئا ، فهم يرون ويفكرون فقط ، والإنسان هو القاس على الفعل . والقادر على الفعل . والقادر على خلق الجمال والكمال في الطبيعة والتكيف والانسجام معهما بأفعاله الحرة . ويفترض الله أن ذلك ممكنا ، فإن مفستوفلس " يرى عكس ذلك . والمسألة يجب أن تحسم في حالة فاوست .

يعتبر فاوست الإنسان الذي التحمت به كل عناصر ضعف وقوة الروح الرومانسى فلا يرى أن هناك شيئا رائعا ، مادام ليس فى متناوله ، ولذلك كان يائسا لمنظر عالم الحياة الضخم الذى لا ينال منه إلا جزءا صغيرا ، ويعلم يقينا أنه مهما فعل فلن يستطيع

CI . the opinion of M . kdm . scherer as quoted in Mr . Me thew Arnold 's essay A (1) French Critico an Goethe, in the Mixed p . 291 .

الحصول على الكل أي جزء محدد منه ومع ذلك تظل لديه هذه الرغبة المستحيلة التحقيق في الحصول على الباقي فلاشئ إلا المطلق يمكن أن يحقق له الرضا ، ولذلك كان اليأس في المشاهد الأولى من الجزء الأول . كان فاوست " مثل " مانفريد بيرون ، يسعى إلى الموت ولكنه لم بنج منه بسبب عدم هيئة الأهوال التي وراءه . فشعر أنه لا شأن له بالصاة ، فهو مخلوق اللحظة . إنه بعي فقط أنه يسعى للخبرة ، ولكنه يعتبرها خبرة سلبية . فلا يرغب في القيام بأي شئ وإنما يرغب في الحصول على كل شئ (١) من جهة أخرى وفي, نفس اللحظة التي يرغب فيها كل المشاعر الدييدة ، بيرك فاوست أنه لن بحد الشعور الذي يحقق له الرضا الكامل . إلا أن مفستوفليس عارضا لحالة الإنسان القائع بالعالم ، يؤكد له أن هناك زمنا يتم فيه التمتع بالأشياء الجميلة في سلام . فيجيبه فاوست ساخطا بأن اللذه لن تستطيع خداعه أبدا ، فلحظة الراحة لن تحدث أبدا. ولكن بإصداره هذا الحكم ، اتفاقه مع مفستوفليس " بناء عليه ، انتقل فاوست من موضعه الأولى وإحتل موضعا جديا . فلماذا لا يمكن أن يحصل على السعادة الكافية والمرضية ؟ لأنه دائم النشاط ، والإشباع يعنى السكينة والسكينة تعنى الموت . فالحياة نشاط . وبالتالي كان معنى الاتفاق ، سواء كان خيرا أو شرا ، فالعمل يشكل حقيقة الوجود الإنساني ، ولا يضيع الإنسان مادام منجزا ومنتجا . ولكن مادام العمل جوهر الحياة ولا يكون العالم خيرا إلا بإرادة الإنسان . لذلك كانت مشكلة فاوست اكتشاف النوع الملائم من النشاط .

بهذا الفكر شقت الروح الرومانسية لذاتها اتجاها جديدا . وباتت الرغبة في الخبرة الشخصية المتلئة جوهرها ، والشوق لإنجاز شيّ ما مطلبها الأساسي . والفرق شاسع . لأن اتباع فاوست لهذا الاتجاه الجديد ، ربما يدفعه إلي حياة شاقة تتطلب التضحية بنفسه . وربما يختفي تشاؤمه . (الذي ظهر في المشاهد الأولى) ويفسح الطريق لولاء بطولى شجاع لغاية نبيلة ، فهل يحدث ذلك ؟ . نحن نعرف الإجابة جيدا . فالقصيدة كلها عبارة عن صراع بين الاتجاهين لدى فاوست ، ولكن الاتجاه الأول ، أي الرغبة في الخبرات

Cf the lengthy discuss in aaf this point in frieclich rischer, Goethe's faust, Neue (\)
Beitikge zur kritra des Gedichs, especilly P 891 and p.304. cr (faust) weiss alro
jetzt nur von der lust"

والتجارب السلبية الكثيرة ، ظل سائدا حتى المشاهد الأخيرة من الجزء الثاني . فكان فاوست ، نشيطا ولكن نشاطه كان عبارة عن مجرد ملاحقة التجارب الجديدة . فلم يكن نشاطه مماثلا لأنشطة الناس ، لأن عمله قد يتحقق في النهاية بالسحر ، والإنجاز الذي استحق منه وصفه بأنه الإنجاز الأخير ، لم يكن إنجازا حقيقيا أو واقعيا ، بل مجرد نوع من التوقع . فالعمل المرغوب فيه لم يتحقق في العالم الواقعي . لذلك بالرغم من أن القصيدة قد فاقت كثيرا من قصائد الشعر الحديث ، ونجحت في لفت النظر إلى الحل ، فإنها لم تقدم حلا كاملا لها . فقد وضعت الثورة كلا من العاطفة والعمل البطولي بوصفها مثلا عليا للحياة ولكنهما لا ينسجمان معا . فالصورة العليا من النشاط تتضمن التضحية بالذات ، والعمل الشاق والرتيب ، وصفاء الذهن ، بينما أعلى صور العاطفة تلاحق ذاتها ، ممتعة ، ومسكرة وتبعث على الكسل والخمول . ولقد كان هدف جوته أن يحيا بالبطل ، ويطوف به خلال المراحل المختلفة الحياة العاطفية ، حتى يجعله قائرا في النهاية على تفضيل نمط من النشاط أو العمل ما ، عن كل صور العاطفة البسيطة ، والنتيجة أن تكون إنسانا ترقى عن العمل اليومي والعمل الواقعي الذي لا حياة فيه ، ولكن تبنل الجهد مثل كل من يعمل عملا واقعيا ، حيث تستسلم فيه استسلاما إرابيا حرا لخدمة غاية ما . ولا يوجد شئ ناقص التغلب على التشاؤم ، إلا الهدف الواضح الذي على فاوست أن يعمل من أجله ، ويمجرد وضوح هدف النشاط تنحل المشكلة ، ويخسر الشيطان رهانه . ولكن التفسيرات الرمزية الغامضة التي ظهرت في الجزء الثاني لا تعد كافية لتوضيح الهدف المراد تحقيقه ، فكان على فاوست أن يعمل على تحقيق التقدم الإنساني ، ويعني ذلك وجود جمع من الشجعان النين يحاربون من أجل حريتهم ، ويتحملون العمل الشاق . فأن تكون على رأسهم فذلك هو الخير الأعلى . والحقيقة أننا لا نعترض على وصف ذلك بالخيرية ، واكننا نسأل هل العمل الذي يتم بمساعدة الشيطان ، ويالسحر والقهر ، يعد أرقى أنواع العمل ؟ هل هذا النمط من النشاط أفضل الأنماط ؟ ، وهل تم حل المشكلة الكبرى حقا ؟ إذ ما هو الحل النهائي للصراع الأبدى الذي بين الإنسان والطبيعة ؟ فلقد خلف فاوست أمة من الكانحين ، الذين لا عمل لهم إلا بناء السدود لمواجهة مياه البحر . ويعد مسك الختام للأمال الرومانسية أن جوته نفسه لم يكن مقتنعا تماما ، ولكنه برهن في خاتمة على ما معناه أنه إذا كان له معنى ، فإن وجود غاية بعيدة للنشاط الإنساني مسألة رائعة ، واكنها غاية قابلة للتعبير ، خفية ، غير محددة ، يصعب إدراكها ، أثيرية وأقرب إلى

الأحلام . فيشتاق المرء اظهور مفستوفلس " ، الذي يحق له حضور الخاتمة ، مثلما كان موجودا في الاستهلال ، فمن المؤكد بأسلوبه الساخر ، يستطيع أن يقول الكلمة الأخيرة ، التي تمثل الحكم النهائي على العمل كله .

ويتسق عدم تقديم حل في فاوست ألتساقا تاما مع طبيعة الفكر الحديث . فلقد صمت الشاعر عن الغاية النهائية ، لأن الفكر الحديث ، مازال يسعى إلى تحديد المقصود بالنشاط الإنساني الأعلى وبتك الغاية .

وهكذا وجدنا أن هناك من يشاركنا التفكير في المشكلة الأخلاقية من غير الفلاسفة .

وهكذا بصورة عشوائية لبعض الأمثلة المتعلقة بنفس المشكلة الأخلاقية لدى الشعراء .

وبل وإذا ما نظرنا الشعرائنا المحدثين ، نجد منهم من تناول جوانب لتلك المشكلة الأخلاقية .

فمثلا نجد العبقرية الدرامية الثائرة دبرواتبع تقدم ، لنا دائما لمحات عن بعض المثل العليا الجديدة التي تضعها الأنماط المختلفة من البشر ، وتحذرنا دائما ، بالأ نتظاهر برد كل المصنوعات المكنة والمتنوعة الحياة إلى موضوع واحد ، أو مثل أعلى واحد ، مهما كان تقديسنا لهذا الموضوع أو ذلك المثال ، لأن الحياة ، إذا نظرنا لها من ذلك المنظور ، تصبح عبارة عن مسرحا لحرب أبدية لا تنتهى بين المثل العليا ، والتي يستحيل تحقيق السلام بينهم ، وبهذه النظرة وبالتفكير في هذه الحرب الدائرة بين الغايات الإنسانية المتعارضة ، يجب أن يبدأ المذهب الأخلاقي ، وإن كانت البداية لا تبشر بخير ، إلا أنه يجب مواجهة الشكلة .

#### - **"** -

كانت تلك بعض الدوافع التى توضع السبب الحقيقى التشاؤم الحديث . ويعد عدم استقرار المثل العليا ، الخطر الأكبر ، الذي يمكن أن تتعرض له المذاهب المثالة . وإن كان يمكن القول ، من جهة أخرى ، أن المشكلة ليست مشكلة نظرية فقط ، أو تتعلق بالحياة الوجدانية أو بالعاطفة الشعرية وحدها ، بل تعد مشكلة من مشكلات الحياة اليومية العملية ذاتها . فتختار نمطا حياتيا معينا في الصباح ، ثم نغيره أو نرفضه في المساء . ففي لحظات العبادة الدينية ، تتطلب بأن تكون الحياة كلها دينية ، وتتطلب اللحظات السعيدة أن تكون الحياة كلها سعيدة ، ونؤكد ثورية الحياة في لحظات البطولة ، وأن لابد من وجود عدما وهكذا . ولكن المشكلة أننا نكون غير مخلصين لكل هذه المثل العليا ، بالرغم من تظاهرنا بالتمسك بها . بل وأسوأ ما في المؤسوع أننا لا نستطيع حتى إثبات سوء عدم تظاهرنا بالتمسك بها . بل وأسوأ ما في المؤسوع أننا لا نستطيع حتى إثبات سوء عدم

إخلاصنا لهذه المثل ، إلا إذا ألزمنا أنفسنا بالتمسك بمثل أعلى معين ، نستطيع به الحكم بعدم إخلاصنا . وذلك يتضمن أننا لم نعد مخلصين .

ويهذا نكون قد وصلنا إلى أصل الشك الأخلاقي وسببه الأساسي . بل وأسوأ ما يمكن أن يصرح به الشكاك الأخلاقيون ، يتمثل في القول بأن كل اختيارات المثل العليا اختيارات هوائية ، ولا أساس لأي مثل أعلى إلا الرغبة ، وبذلك يعتمد نجاح وانتشار المنهب الأخلاقي على شخصية معتنق المنهب أو القائم على تعليمه . وعلى قدرته على الاقناع .

بداية علينا أن نقبل مؤقتا هذه النظرة الشكية . وندرس المثل العليا الأخلاقية في ضوئها . وإن نحاول البرهنة أو الدفاع عن أي منها . ولكن نريد أن نرى إلى شئ تقوينا هذه النظرة الشكية ذاتها .

إذا بحثنا عن تقويم حيادى لهذا الشك الأخلاقي رتفسير يوضح لنا كل معانيه ومجالاته والأسس التى يستند عليها ، فإننا نتجه إلى الدراسة التى جاءت فى ملحق كتاب السيد أرثريلفور " دفاع عن الشك الفلسفى " (١) ، تحت عنوان " فكرة عن فلسفة الأخلاق " . لقد وضح لنا مستر بلفور في كتابه ، أنه قد أفاد البحث الفلسفى ، وعلينا أن نشكره على أنه جعل التقدم فى دراسة الأخلاق ممكنا ، بتوضيحه للصعوبات التى اعترضت البحث فيها فى الماضى .

يقول بلفور: تختلف موضوعات القضايا العلمية عن موضوعات القضايا الأخلاقية فتتحدث القضايا العلمية عن وقائع أو أحداث ، واقعية أو مفترضة . بينما لا تتحدث القضايا الأخلاهية عن أى حدث ، أو تخبر عن أي واقعة من وقائع العالم الخارجى أو الباطنى . وغالبا ما يهتم المفكرون الأخلاقيون بسيكلوجية الفرد المؤمن بالقانون الأخلاقى ، ولكن ذلك لا يدخل في مجال الأخلاق ، وإنما في نطاق علم النفس . وفي الحقيقة إنه إذا احتاجت القضية التى نعلن الالتزام بها لبرهان ، فإنه لابد من وجود قضية واحدة على الأقل في هذا البرهان ذاته ، تعلن إلزاما ، ولا تحتاج إلى برهان وليس هناك أي وسيلة يمكن بها الجمع بين

<sup>(</sup>١)

القضية الأخلاقية والعلمية ولا يمكن لأصل أى اعتقاد أخلاقى ، أن يفسر بسبب هذا ، الاعتقاد ، وذلك مادام أن هذا الاعتقاد مثله مثل أى ظاهرة عقلية أخرى ، مسالة تخص العلم ، ويجب التعامل معها به ، وأزعم ( ولو بصورة سلبية ) أن الحقيقة العلمية وحدها ، لا تستطيع أن تشكل أساسا لنسق أخلاقى ، أو إذا أربنا تفسير المسألة ( بصورة إيجابية ) ، نقول : إنه إذا كان لدينا مذهب أخلاقى ، فإنه لابد أن يتضمن ، على الأقل بصورة صريحة أو ضمنية ، قضية أخلاقية واحدة : ، لا يمكن تقديم برهان عليها " .

وريما يسأل القارئ أتلك هى المثالية ، أو أن ذلك عبارة عن شك فلسفى فى أساس الأخلاق ؟ وهنا يمكن أن تترك القارئ يحكم بنفسه معلى آراء مستر بلفور ، ولكن يمكن القول أن هناك نتيجة أو اثنتين ، يمكن استنتاجهما من بقية البحث ، ويمكن أن يفيدا أيضا في بيان اتجاه فكره .

" إن القضية الأخلاقية هي القضية التي تصف فعلا ما بالإشارة إلى غاية ما " . وكل قضية من هذا القبيل " تنتمى إلى نظام " . وتعتبر القضية الأساسية لكل نظام أو نسق أخلاقي ، عبارة عن غاية يعتبرها الشخص الذي يؤمن بهذا أو ذاك النظام ، غاية نهائية ، ومن اختياره الخاص وحده ". وعندما تتعارض غايتان ، أو نظامان ، لا يمكن حسم النزاع بينهما إلا بقضية ، أن بحكم لا يكون منتميا أو مستنتجا أو مستندا على أي نظام منها ، أي أنه لابد أن يكون مستقلا استقلالا تاما وحيانيا ، حتى يستطيع أن يحكم أي غاية أساسية من الغايتين أفضل ، أولها الأسبقية " . " فإذا كان الانتقام من فرد ما ، يعد بالنسبة لي غاية في حد ذاتها ، فإن القضية التي تقترح الاختياء ثم قتله ، ريما تعتير واحدة من القضايا التي تعتمد وتنتمي إلى تلك الغاية أو نسق الأفكار المرتبط بها . « لذلك وبالرغم من أن الأخلاق لا تحوى قضايا أخلاقية فقط ، بل وقضايا غير أخلاقية وأنساق لا تنتمي للأخلاقية ، فإن التمييز الخارجي بين هذه التقسيمات والقضايا ليس أساسيا ، وليس له أهمية فلسفية . والحقيقة أن ذلك يشابه في النتيجة تلك التي سبق أن توصلنا إليها ، فالشك نتيجة حتمية الموقف المثالي ، والعالم الأخلاقي بيدو عالما تسوده الفوضى ، وكل غاية ، يتم اختيارها ، يكون لها وجهة نظرها الخاصة في تصنيف الأفعال إلى حسنة وأخرى سيئة . ولكنها لا تستطيع أن تثبت أنها أفضل الفايات من الناحية النظرية . فالصراع بينهم صراع عملى ، ولا يمكن حسمه أو الحكم عليه من الناحية النظرية ، أو فكريا . تقول كل غاية عندى تعرف الصواب من الخطأ ، فلدى الحقيقة ، فإنها المعداد " ولكن عندما تتحدث إحداهما إلي الأخرى ، فلا يتحاوران حوارا عقليا ، وإنما يقوم كل منهما بصب اللعنات على الأخرى . فلا يقدمان أدلة أو براهين ، بل لعنات وأحكاما تعسفية . إن التفكير في مثل هذه الفوضى ، هو ما نفعنا إلى دراسة تشاؤم الفكر الحديث وأرائه ، حتى نستطيع الغوص في أعماقها ومعرفة أسسها .

#### الفصل السادس

## البصيرة الخلقية

« إن الحب مثل الفهم ، يزداد اتسعا وفطنة ، من دراسة الحقائق الكثيرة » (١)

لقد كنا في حاجة لفحص الشك الأخلاقي ، لاختبار مدى صلابة وقوة الشكوك ، حتى نستطيع معرفة مناهج جدية لبناء منهبنا الأخلاقى ، فمثلما تظل هناك الحقيقة الكامنة فى أعماق المذاهب الأخلاقية المختلفة المشكوك فيها أو التى يتم التخلى عنها ، فإنه يظل هناك أيضا نقيصة تتعلق ، بنمط وطريقة بناء هذه المذاهب فشككنا فى هذه النقيصة وفي القيمة النظرية لهذه المذاهب . ثم تحول الشك النظري إلى شك عملي ورأينا كيف قادنا هذا الشك الأخلاقي إلى أسوأ أنواع التشاؤم . ولذلك علينا أن نواجه كلا من الشك والتشاؤم مواجهة حاسمة ، ونسأل هل وجود كل منهما ممكنا ؟ .

-1-

لقد كان شكنا النقدى فى النظريات الأخلاقية يتم من الداخل ومن الخارج ، فقد ننقد كل مذهب نقدا يتناول اتساقه المنطقي وبناءه الداخلى ، ثم نقدا يقارن بينه وبين المذاهب الأخرى . النقد الأول لم يمض بنا إلى الشك الكامل وبات ذا أهمية خاصة . بينما إكتسب النوع الثانى من النقد أهمية أكثر وأخذ اتجاها آخرا . ولقد كان حديثنا للمثالى كالتالى : هقد يكون مذهبك الأخلاقي مذهبا متسقا في حد ذاته ، ولكنك دائما ما تواجه ، عند افتراضك لفاية أخلاقية عليا ، تجعل منها المثل الأخلاقي الأعلى ، بوجود غاية أخلاقية أخرى ، تتساوى معها في القوة والحجة ، ولا تجد لديك برهانا أو دليلا تستطيع به دحض ومواجهة هذه الغاية الأخرى ، وتكتفى بصب لعناتك عليها ، وتصفها بنها غاية شيطانية .

Epipschiclian ( \ \ )

لماذا يجب أن نقبل هذه الآراء ، وجدنا أنفسنا في حيرة شكية بمجرد مقارنة غايتك الأخلاقية ، بالغاية التي تتعارض معها ، إذ لا نجد من أفعالنا إلا أن الرغبة الخاصة أساس لكلتا الغايتين ، ولا وجود لأى براهين عقلية يمكن أن تحسم التعارض بينهما ، لصالح أي منهما ، قد نتفق معك في نفس الغاية الأخلاقية من الناحية العملية ، حيث تتفق رغبتنا مع رغبتك ، ولكنها لا تستطيع البرهنة نظريا علي هذه الغاية . فلا نجد فيما تقوله أى حقيقة أخلاقية موضوعية ، بل مجرد رغبة شخصية فربية . كذلك إذا تصادف وأن قبلنا غايتك بوصفها غاية لنا ، فمن يعرى أننا لن نحيد عن تلك الغاية ، وإذا ما تبدلت أفكارنا ، وبدأنا نسلك طرقا مختلفة جديدة ، يصبح ما كان خيرا شرا وباختصار ، إذا كان من المكن وجود شي يستند على البرهنة العقلية ولا يعتمد على مجرد لغة الخطابة والتبشير الأخلاقي ، بات مذهبك الأخلاقي منهبا عاما لا يرتبط برغبتك الفربية الخاصة ، ولكن ما قدمته لنا ما هو إلا شئ من محض اختيارك الخاص . ولذلك تسرب الشك إلى نفوسنا » .

فماذا يعنى شكنا هذا ؟ . فالشك من أجل الشك ، والذى لا يستند إلى أداة ، يعنى دائما موت العقل ، بينما الشك القائم على أسس صلبة ، والقادر على نقد ذاته ، وملاحظة نفسه مثل ملاحظته لأى موضوع آخر ، يحرك وينعش الدورة الدموية الفلسفة . وهذا ما نحال توضيحه في كتابنا هذا . ونريد هنا أن نلاحظ ونبحث في شكنا أو عملية الشك ذاتها ، مثاما لاحظنا وبحثنا تلك المذاهب ، التي أوصلنا ضعفها النظرى إلي الوضع الذي نعانى منه الآن . فناك السؤال الآن ما معنى هذا الشك النظرى الذي نعانى منه الآن ؟ وسوف يتوقف كل شئ على إجابتنا التي نقدمها لهذا السؤال . ونجيب بأن هذا الشك يعبر عن عدم الاكتراث الذي نشعر به عندما نتأمل غايتين متعارضيتن بهدف المقارنة بينهما ، إذ اشعر بإدراكهما معا وفي لحظة واحدة ، ويأنهما عبارة عن جزء من تفكيرنا . وبأن الإدانين اللتين تعبران عنهما ، قد توحدتا في التعارض بينهما داخلنا ، صراعنا . وبأن الإرانين اللتين تعبران عنهما ، قد توحدتا في إدراننا ، وأصبحت إرداننا تعبر عنهما معا لمهذا السبب وحده ، نستطيع الشعور بالتردد الشكى ، لأنه إذا ما اخترنا إحدى الغايتين ، فإننا نختارها بدون تريد ، ولا نجد سببا كافيا الشك في الغاية الأخرى المعارضة لها . وإذا ما اخترنا الغاية الأخرى ، فإننا نشعر بنقس القدر من عدم الاكتراث بالأولى ، وإذا لم يكن لدينا رغبة عقلية في اختيار أي منهما ، فإننا أن نشعر بئي تريد وحيرة قبلهما . أن شكنا ينتج في أو رغبة في إدارك أي منهما ، فإننا أن نشعر بئي تريد وحيرة قبلهما . أن شكنا ينتج في

الحقيقة ، من أننا نشعر بصورة مؤقتة بأننا نرغب في كلا الرغبتين . ولا يكون شكنا نابعا من جهل بل من معرفة ، ولا يكون حيادنا نابعا من عدم قدرتنا على إدراك أي منهما ، بل من القدرة علي إدراكهما معا . بناء على ذلك يكون الشك الأخلاقي ذاته نتيجة لفعل نسعى من القيام به إلى إدراك غايتين اخلاقيتين في وقت واحد . وتعد تلك الملاحظة في غاية الأهمية ، ويجب ألا تغيب عن بالنا ، ولابد من الإعتماد عليها . إنها تبين لنا ، أنه فوق كل شكنا ووراء ، توجد غاية كبرى ، تجعل هذا الشك ذاته ممكنا .

تعد الغايات الأخلاقية عبارة عن تعبيرات عن إرادات الأفراد ، وصراعها ما هو إلا صراع بين إرادات . والشك فيهم يعتمد على إبراك وجوبها ووجود الغايات المعارضة لهم . لذلك يعتمد هذا الشك في تحقيق وجوده علي شروط هذا الإبراك ذاته . ولقد حاوانا توضيح هذه الشروط . وبتقول بأن إدراك الغايتين المتعارضتين إدراكا كاملا ، لدرجة شعور الفرد ، بشك وتردد حقيقي تجاه مسالة قبول أي ، أي غاية منهما ، يتضمن القبول المؤقت لكاتيهما . ويمكن توضيح ذلك بطرقتين الأول ، طريق علم النفس العام ، والثاني طريق الفلسفة وانبدأ أولا بطريقة علم النفس .

كيف أعرف أن هناك إرادة ما ولتكن (أ) ، تختار لنفسها غاية أخلاقية معينة ولتكن (ب) مثلا الواقع أن معرفة ذلك يتضمن أكثر من مجرد الملاحظة الخارجية الوقائع ، إذ يجب أن يعيد الفرد في عقله أو باطنه ، تصور هذه الإرادة التي يعتقد في وجودها لدى هذا الفرد الآخر . وهذه الحاجة الإعادة أو التكرار . حقيقة نفسية معروفة وتثبتها كثير من الوقائع الشائعة . فدعنا نشير إلى بعض هذه الوقائع أو الملاحظات . إن التفكير في عمل جسدى معين ، يعني القيام بالفعل ، أو البدء في تكوين صورة عقلية القيام به . فتبعا لرأى البروفسور "بين" الحائزة على القبول ، فإن تنكر عمل ما أو تصوره يكون مرتبطا من الناحية العضوية أو المادية بنفس درجة الإثارة العصبية ، التي قد تحدث عند القيام بالفعل بصورة عملية . ولذلك إن مجرد التفكير في التثاؤب قد يدفعك إلى التثاؤب ، ومجرد التفكير في السير ، يجعلك تبدأ بالخطوات ، بل وفي حالة الشخص المتهيج ، وفي اللحظات التي مباشرة ، لأن الإثارة الأولية المتضمنة في تصور العمل أو عملية التفكير فيه إلى الفعل مباشرة ، لأن الإثارة الأولية المتضمن كفكرة) عملا مريئا في الواقع . لذلك فإن الشخص كاملة ويتحول العمل المتصور (العمل كفكرة) عملا مريئا في الواقع . لذلك فإن الشخص المتهيج إلى نفسه ، ربما يتحدث لنفسه بصوت مسموع ، إذا خلا إلى نفسه ، وبتحول المهيه بالنفسه ، وبنا المتحول المنه ، وبنا الشخص المتهيج إلى نفسه ، ربما يتحدث لنفسه بصوت مسموع ، إذا خلا إلى نفسه ، وبتحول المهيه إلى نفسه ، ربما يتحدث لنفسه بصوت مسموع ، إذا خلا إلى نفسه ، وبتحول

أفكاره إلى كلمات. وربما إذا زادت درجة الإثارة ، تحدث إلى نفسه أمام الناس ويلاحظ أن الشخص يفعل ذلك ، إذا كان فكرة لا يتجه إلى الكلمات ذاتها ، بل إلى فعل المديث بهم ، خاصة إذا تخيل نفسه يتحدث إلى فرد آخر ، يحاول أن ينقل إليه هذه الكلمات . وقد تصبح مسألة تكرار الفعل مجرد التفكير فيه ، مسألة مزعجة في حال ضعف الصحة الجسدية . فقد يؤدى التفكير في القيئ إلي قيام الفرد بالفعل ، أو يؤدى التفكير في الضحك أو البكاء . لذلك لا يحب الإنسان الضعيف أن يبدأ بالضحك ، لأنه يدرك جيدا . أنه قد يستمر بالضحك ، لمجرد تذكر الموقف ، ولا يستطيع التوقف عن الضحك من الضحك ، وذلك . ولذلك بيمبرد أن يبدأ في الضحك ، فإنه لا يستطيع التوقف عنه حتى يبلغ درجة الأعياء .

والحقيقة أن عملية التقليد تعتمد في جانب منها على هذا الإتجاه ، أو تلك النظرة . فعندما يتم فعل ما أمامنا ونشاهده ، ونعرف كيف حدث ، ونحاول إدراك الجهد الذي يؤدى إلى القيام به ، ثم نحول هذا التصور إلى فعل نقوم به . فنحن نقلد حركة الممثل وراوى القصة ، ونشعر بمحاكاة باطنية لكثير من الأفعال ، حتى مع امتناعنا عن القيام بثى إشارات خارجية . فعموما ، فإن إدراكنا لفعل ما ، يعنى أننا قد نفطه في الواقع الخارجي ، أو من خلال عرض مبدئي داخلي له في سريرتنا . ولقد أدى ذلك التفسير إلى قيام علماء النفس بإطلاق لفظ قارئ العضلات على من كانوا يطلقون عليه قارئ الأفكار أو العقول . لأن الصورة العقلية للفعل الذي قد لا ينفذ في الخارج دائما ما يشار إليها بمحركات خفيفة أو بتوبر النراع أو الأصابع أو الجسم كله ، فيقوم قارئ العضلات بتفسير هذه الحركات ، فيحقق نوعا من الاتصال مع موضوعه وبالتالي تفسير بعض أفكار الشخص الذي يراقبه . ولقد دخلت مثل هذه الحقائق الآن ضمن موضوعاتها الفكرية . فعندما يحث مستر جالتون " ترابط الكلمات ، اكتشف في حالات كثيرة أن الفكرة التي تظهر من ظهور المة ما تكون عبارة عن نوع من التولد الدرامي الفعل الذي تعبر عنه الكلمة . ويتكون مثل كلمة ما تكون عبارة عن نوع من التولد الدرامي الفعل ذاته . فإذا كان الارتباط اللصظي ، هذا التولد التي قد تكون مسئولة عن تنفيذ أو تقديم الفعل ذاته . فإذا كان الارتباط اللصظي ،

<sup>(</sup>١) ترجية كلمة Repoductin التولد الدرامي ، أو صبورة طبق الأصل "

ألذى يظهر عند الرؤية المفاجئة للكلمة ، يتضمن مثل هذا التقليد الدرامى أو التمثيلى الفعل المشار إليه ، فما مقدار ما ، يتضمنه الفكر من التكرار الدرامى للفعل إذا كان على الفرد أن يفكر في طبيعة هذا الفعل ، وكان مدركا كاملا لطبيعته ؟ هناك الكثير من موضوعات علم النفس ، يمكن أن تقدم تفسيرا النظرة التي نحاول عرضها هنا وتطويرها . فإذا كان لدينا نمطان أو فعلان متعارضان ، وبرغب في دراستهما والمقارنة بينهما ، وحاولنا إدراكهما إدراكا عقليا كاملا ، فإننا نكون من الناحية العقلية نسعى لتوليدهما معا ، أو بمعنى آخر إنتاج صورة طبق الأصل لهما (١) . ويعبر التردد الشكى والحيرة التي نشعر بها تجاهما ، عن محاولتنا في إدراك هاتين الفايتين معا وفي لحظة واحدة . لأن ما قد نكرناه أنفا عن الأفعال الجسدية سوف ينطبق علي مانسميه عادة بالأفعال العقلية ، والتي يكون لها كلها جانبها المادى ، وتميل لأن يرمز إليها ببعض الحركات الجسدية ، التي نكرها في عقوانا أي عقليا ، أو خارجيا عندما نفكر في الفعل .

والحقيقة أن كل ما سبق ليس مجرد نتيجة عرضية البناء السيكولوجي لعقوانا ، بل ضرورة فلسفية تفرض نفسها . فما الذي ينوب أو يمثل إرادة إلا إرادة مثلها ؟ ومن يستطيع معرفة معنى أن يكون للإرادة غاية ، إلا إذا كان لديه هو نفسه غايات بالفعل ؟ ومن يستطيع إدراك غاية ما ، إلا إذا قام يتمثيلها أو بتكرارها في سريرته ؟ . ولذلك يعد من الأمور الضرورية ، بل وضرورة عقلية أن يدرك الإنسان غاية أي نسق أخلاقي قد يعرض عليه ، بأن يولد في ذاته ، أو ينتج في عقله صورة طبق الأصل للإرادة التي وضعت يعرض عليه ، بأن يولد في ذاته ، أو ينتج في عقله صورة طبق الأصل للإرادة التي وضعت الإرادة في باطنه ، فإنه لا يستطيع أن يمتنع عن قبول الغاية . فطالما يولد هذه الإرادة فهي إرادته ، وتصبح الغاية غايته . لذلك يكون شكنا نفسه ، عبارة عن تردد وحيرة ، نتج من إدراكنا لغايات عديدة متعارضة ، من التوليد المستمر للإرادات التي هدفت وسعت لتلك الغايات . لذلك ، يتضح لنا أن الشك الأخلاقي المطلق ، لا يكون خاليا تماما من السعي ينتج من القبول المؤقت لكل الغايات المتعارضة في عالم الإفعال . إن الشك المطلق ، حتى ينتج من القبول المؤقت لكل الغايات المتعارضة في عالم الإفعال . إن الشك المطلق ، حتى إذا تخلص من تناقضه الذاتي ، فإنه ما يزال يفترض مسبقا وجود غاية أخلاقية يسعى إذا تخلص من تناقضه الذاتي ، فإنه ما يزال يفترض مسبقا وجود غاية أخلاقية يسعى

<sup>(</sup>١) تم إضافة العبارة الأخيرة التوضيح . ( المترجم) .

إليها ، وهى الجهد لتحقيق الإنسجام في لحظة واحدة بين كل الغايات المتصارعة في عالم الحياة إنه في الحقيقة لا يعبر عما قصد به ، فالشك المطلق مؤسس على الخير المطلق ، وغايته تحقيق الإنسجام ووحدة السلوك . ولعل ذلك هو سبب وقوع الشك المطلق في النتاقض الذاتي .

ريما لم تكن النتيجة متوقعة . ولكن ألا يؤيدها التشاؤم الذي سبق أن وضحنا طبيعته في الفصل السابق ؟ فلماذا كان هذا التشاؤم ؟ وماذا يكون هذا اليأس من الحياة ألا بمعنى الإحساس بالفشل وفقدان الأمل في تحقيق واجبنا أو عملنا ؟ . ولكن ماالذى أدى إلى عدم جدوى العمل ؟ وما هذا العمل الذى نشعر بعدم جداوه ؟ . لقد كانت المهمة التى نسعى إليها ، هى تشكيل مثل أعلى للحياة . ولقد ببت إستحالة هذه المهمة ، اشعورنا بأن هناك صراعا مميتا بين المثل العليا في عالم الحياة الواقعية . ولكن يبدو أن تشاؤمنا ليس تشاؤما حقيقيا ، أو كما يبدو لنا . لأنه لا يعني مجرد الرفض الكامل لكل الغايات و إنما عبارة عن محاولة إحيائها جميعا ، والتى تبعث من احساسنا بتعارضها والصراع بينها ، والنك فإن تشاؤمنا يكون له مثله الأعلى . لأنه بدون وجود هذا المثل الأعلى ، لم نكن نعانى اليأس أو نشعر به . ولم نكن نشعر بأن صراع الغايات يعتبر من الشرور . إن الشعور باليأس والتشاؤم ، كان نتاجا طبيعيا لشكنا ، لأن شكنا ذاته ما هو إلا إدراك الغايات باليأس والتشاؤم ، كان نتاجا طبيعيا لشكنا ، لأن شكنا ذاته ما هو إلا إدراك الغايات التي يحيا بها الناس ، ولصراع هذه الغايات وتعارضها .

لقد سبق أن قلنا ، إنك لا تستطيع استنتاج أى منهب أخلاقى من دراستك لعالم الوقائع الجامدة إذ تمدنا الحقيقة المادية أو الطبيعية بأى منهب أخلاقى . لذلك يبدو أن عالم الوقائع يقع فى جانب ، بينما يقع عالم الفايات فى الجانب الآخر ، وليس هناك أي ارتباط منطقى ، يمكن اكتشافه بينهما . ولقد كان اعتراضنا النظرى على المذاهب الأخلاقية التي فحصناها أنها منفصلة أو منعزلة عن العالم الواقعى أو عالم الوقائع ، فإنها تظهر بدون أساس لها ، وما هى إلا تعبيرات عن رغبات متعارضة . من جهة أخرى ، إذا ما حاوات أن تبحث لها عن أساس في عالم الوقائع ، فإنها تفقد صفتها الخلقية . فإذا كان علينا الآن أن نحاول التغلب على هذه الصعوبة ، فإن ذلك أن يتم بدراسة عالم الوقائع ، بل بدراسة عالم الفايات . ولن ندرس هذا العالم فى تفصيله بل فى كليته . بداية دعنا بل بدراسة عالم الغايات التى تظهر للفرد الذى يدرك عالم الغايات إدراكا كاملا ؟ نجيب ، بأنها نفس الغاية التي قد فرضت علينا فى البداية التشاؤم المتشكك . إن من يقوم

بإدراك غاية ما فإنها تصبح غايته الفترة من الوقت . وطالما أصبحت غايته ، فإنه يرغب عقليا في إنجازها على أكمل وجه . ولكن من يدرك الغايات المختلفة المتصارعة في هذا العالم ، فإنها تصبح كلها غاياته في لحظة البصيرة ، وطالما أصبحت ملكه ، وأدركها كلها ، فإنه يرغب في نجاحها وتحقيقها كلها . ويلاحظ أن هناك علاقة نسبية أو طردية ، فكلما كان إدراك الفرد واضحًا وحقيقها ، زاد شعوره بتوحد هذه الرغبات المتصارعة داخله . فالحرب الآن حريه . يشعر بنارها وألمها شعورا مباشرا . ولهذا السبب يصاب بالتشاؤم عندما يدركها الوهلة الأولى . فيحدث نفسه قائلا « يمكن لهذه الحرب أو لذلك الصراع أن ينتهي » . ولكن أيكون بهذا قد قال الكلمة الأخيرة ؟ ريما بعد التفكير فيما نعرضه الآن ، ويدينيف قائلا « إني أيضا لدى غاية ، وبالرغم من صعوبة تحقيقها ، فإن ذلك معناه أن إرداتي ليست بدون غاية ، فأنا أرغب في إدراك كل الغايات إدراكا كاملا ، ولذلك أرغب في انساقها وانسجامها . وتلك هي الغاية البعيدة والخيرة التي قد أستنتجتها من التفكير في الصراعات . عالم مثالي تحيا فيه هذه الغايات حياة الانسجام والوئام » .

ولئن وصف من هذا النوع من الفكر بنه فكر مجرد ، أو غير متوقع ، فإننا نميل إلي وصفه بنه فكر عقيم غير عملى . لأن الغايات توجد في عالمنا وتتصارع فيه ، فهناك حرب لا تنتهى في العالم الفعلى . وإن يحسم صراع العقائد الأخلاقية إلا أرض المعركة . فإذا جاء فيلسوف مثالى يقول لنا : إن بصيرته قد هدته إلي المثل الأعلى للانسجام . يحق الرد عليه بئن مثاله ، طبقا لطبيعته ما هو إلا نفحة من نفحات خياله الطبيب . فهذا الانسجام ، لا يمكن أن يتحقق إلا إذا استطاع أحد هذه المثل العليا الانتصار والتغلب على باقى المثل الأخرى فبماذا يمكن أن يجيب فيلسوفنا المثالى ؟ ، ألا يستطيع الرد علينا ، بقوله « لقد وضعت وحددت مثلى الأعلى ، ومهما كان مجردا أو بعيد المنال ، فإنه مازال مثلا أعلى ، وأستطيع توجيه كل أفعالى تجاهه . إن مثلى الأعلى ، يعنى ببساطة ، العزم على توجيه كل أفعالى تجاه تحقيق الانسجام الكلى . ويطلب منى أن أضع أمامى ونصب عينى هذا الهدف ، وأن أضع في اعتبارى كل الغايات المتعارضة ، التي قد تتثر بأى فعل من أفعالى ، ويعلو وأحدد الاتجاه وطبقا لذلك إنه يزوبني بمبدا خلقي جديد ، مبدأ كونى وكلى تماما ، ويعلو فوق كل الشكوك التي قد شعرنا بها تجاه الغايات الخلقية الخاصة . يقول هذا المبدأ افعل ما ينبغى أن تقعله ، بعد إدراكك لكل نتائج فعك على الغايات الأخرى التي قد تتأثر بهذا المبدأ افعل ما ينبغى أن تقعله ، بعد إدراكك لكل نتائج فعك على الغايات الأخرى التي قد تتأثر بهذا المبدأ افعل

الفعل إدراكا كاملا في لحظة واحدة غير منقسمة . أو بصورة مختصرة « أفعل دائما بعد تبصر كامل بكل الغايات التي قد تتكثر بفعلك » . ولا يستند هذا المبدأ على رغبة شخصية ، أو هدف ذاتي معين ، مادام اختياره قائما علي الإدراك العام لكل الغايات المتصارعة في الحياة . وبذلك نكون قد وجبنا في قلب الشك منهبا أخلاقيا . واهتدينا وسط الرغبات والإرادات الفردية المتعارضة إلى إرادة كلية .

- f -

قد يعترض معترض ، بأن كل ذلك ليس إلا مجرد رغبة خاصة . وبذلك ، ألا تكون قد وقعت في نفس الشكوك التي واجهت الغايات الأخلاقية ؟ ، فأولا ، حاولت تأسيسَ مثلك الأعلى على واقعة مادية ، وبالأخص ، واقعة أن فردا ما يستطيع بإرائته أن يدرك إرادة الآخر . ولكن هل يخبرني هذا بأنه يجب علي أن أدرك الإرادات الفردية المتصارعة الكائنة في العالم ؟ . وإذا لم أفعل ، ما أهمية هذه الواقعة المادية بالنسبة لي ؟ ومن جهة أخرى ، إذا ما نحيت الوقائع المادية جانبا ، أفلا يصبح منهبك مجرد رغبة خاصة من رغباتك ، تعبر عن احترامك للغايات المتصارعة التي توجد في العالم ؟

والحقيقة أن مثل هذا الاعتراض إذا ما قام ، فإنه يستند إلى فهم خاطئ لما اكتشفناه أو توصلنا إليه . فلقد اكتشفنا شيئا نشعر بقيمته شعورا مباشرا ويصورة مستقلة عن قيمته المادية ، لقد حاولنا البحث عن وسيلة نميز بها بين الصواب والخطأ . وكانت الصعوبة الأساسية التى تواجهنا ، تتمثل فى أن هذا التمييز يتضمن قبول غاية أعلى بوصفها معيارا للحكم أو التمييز ، ولما كان هناك دائما الكثير من الغايات التى يمكن اختيارها فإننا كنا نصاب دائما بالحيرة والتشويش ، لعدم وجود قاعدة نستطيع على الماسها الاختيار بين هذه الغايات ، فلكى نبرر سبب اختيارنا لغاية معينة ، من بين غايتين متعارضتين ، يكون علينا اختيار غاية ثالثة أخرى قد تشمل إحداهما وتستبعد الغاية الأخرى . وبذلك يصبح هذا الاختيار اللغاية الثالثة ، مجرد اختيار عشوائى عرضى ، لا يختلف عن الوضع الاسبق لاختيارنا هذه الغاية الثالثة التى جئنا بها لتبرير اختيارنا الأول . ولذا واجه بحثنا عن المئل الأعلى الذى يكمن وراء المذهب الأخلاقي ، مجموعة ضخمة من المثل الغلية والمكنة ، والتى لا نجد سبيلا لجمع شتاتها فى وحدة واحدة . فإذا كان المثل العليا الفعلية والمكنة ، والتى لا نجد سبيلا لجمع شتاتها فى وحدة واحدة . فإذا كان فلك سبب شكنا ، فإنه من المنطقى ، أن كل ما قد نتناوله تناولا أخلاقيا يفترض مسبقا ، وبود مستمع يستطيع أن يشعر بمثل هذا الشك ، ولو بصورة مؤقتة . والواقعة المالية بأنه وجود مستمع يستطيع أن يشعر بمثل هذا الشك ، ولو بصورة مؤقتة . والواقعة المالية بأنه وجود مستمع يستطيع أن يشعر بمثل هذا الشك ، ولو بصورة مؤقتة . والواقعة المالية بأنه

يستطيع أن يفهم طبيعة شكنا ، تكون بالفعل مفترضة بصورة مسبقة ، قبلما نستطيع الاستمرار في شكنا ولا تمثل أي عائق أمام استمرارنا في البحث ، أو تقدمنا . بل والواقعة الطبيعية أو المانية بوجود مستمع ذكي يسمعنا ، واقعة يجب أن نفترضها بصورة مسبقة دائما . لأنه إذا لم يشعر الفرد بالشك ، فإنه لن يستطيع الشروع في أي بحث أخلاقي . إننا نقول له فقط : إذا ما شككت في قيول أي غاية أخلاقية ، فإن الذي وضحناه لك ، هو السبب الحقيقي اشكك . فإذا ما أدركت الآن مغزى الشك الذي تعانى منه ، فإنك تكون بالفعل في نفس الوضع ، أو تعانى بالفعل من نفس الحالة التي شرحناها سابقا -إن شكك في الواقع له صفة عامة إنه يعني شكا أخلاقيا مؤقتا ، استند على إدراكك الغايات المتصارعة . وتبصر بتلك الغايات . لقد أنتابك هذا الشك بسبب أنك في لحظة البصيرة تشعر بهذه الغايات المتصارعة في داخلك ، وأنك في صراع مع ذاتك ، وإذلك تصاب بالحبرة وعدم القبرة على اتخاذ القرار . إن هذه الكثرة من المثل العليا التي واجهت بحتك عن مثل أعلى ، وهذه الغايات المختلطة والمتصارعة ، قد شكات موقفك الأخلاقي . وهكذا تشعر بالتشتت التشويش والخلط، وتحاول البحث عن وحدة الغايات فلا تجدها. من جهة أخرى . نقول لك ، إنه برغم من شعورك بهذا التشتت ، وإذا ما تأملت الموقف جيدا ، فإنك تجد نفسك في الحقيقة تعانى من الحالة ، ومن الوضع الذي قد شرحناه سابقا . فمازال لديك بالفعل هدفا وغاية وتسعى الوحدة . وترغب في انتهاء الصراع بين الغايات ولديك غاية بعيدة ، مثل أعلى كل ذلك عبارة عن حقيقة طبيعية ، تعتمد على طبيعتك بوصفك كائنا ممتازا مريدا ، ولكن لا تكمن قيمته في ذلك فقط ، وإنما بسبب أن في إكتشافك لهذه الحقيقة ، تكون قد اكتشفت ما تسعى إليه . فإكتشفت أن لديك مثلا أعلى . وإن تستطيع الفكاك منه ، إلا بتكرار نفس العملية الفكرية التي جعلتك تكتشفه . ولقد تم اكتسابك للبصيرة الخلقية . ولم يعد أساس منهبك الأخلاقي مجرد غاية ذاتية لفرد من الأقراد، وإنما غاية ضرورية يكتشفها كل من ينرك صراع الغايات الجزئية وتعارضها فهذه الغاية هي مثال المثل . والمثل الأعلى الذي يظهر لك عند دراستك المثل المختلفة . وإذا كان كل مثال من تلك المثل ، يرتبط اختياره بمزاج الشخص الذي يقيم بهذا الاختيار ، فإن هذا المثل الأعلى يرتبط فقط بالبصيرة التي تدرك العالم الأخلاقي كله . وبالرغم من عدم قدرتنا على إدراك الطبيعة الكاملة لكل فعل أو غاية أخلاقية في عالم الحياة ، فإننا

قادرون على إدراك غايات معينة متعارضة وبإدراكنا لهذا التعارض القائم بينهم ، نستطيع تشكيل مفهوم أو تصور لهذا الإدراك الكامل . وكما لاحظنا فإننا في البداية قد عانينا من التشكي ، ثم بعد نوع من التأمل العميق ، ظهر أمامنا المثل الأعلى الذي قد عرضناه ، لذلك لم نعد نحكم طبقا لقيمة بعض الوقائع المادية وإنما نصدر حكما ضروريا على المثل العليا بوصفها مثلا عليا .

ولقد حاولنا أن نبين أن المثل الأعلى الذي توصلنا إليه ليس مجردا ، كما قد يبدو الوهلة الأولى ، فهناك من يتسرح في حكمه معترضا بأن هذا الانسجام الذي نتحدث عنه إلا مجرد حلم متناقض تناقضا ذاتيا. والحقيقة أن الحلم لا يتناقض تناقضا ذاتيا، لأننا إذا لم نستطع إبراك هذا المثل الأعلى الجديد إبراكا كاملا ، وكانت هناك استحالة الحصول على الانسجام الكامل فإننا ما نزال قادرين على السير بمقتضى هذا المثل الأعلى ، إذ يستطيع الفرد القول : إنه عند قيامي بفعل ما ، أضع في اعتباري كل هذه الغايات المتصارعة ، واحترمها جميعا وأسلك بمقتضى النور الذي وهبني بصيرتي الخلقية ولتحقيق هذه الغاية ، فإني في كل لحظة من لحظات السلوك ، أشعر بمعاناة كل الغابات التي قد تتأثر بما أسلك ، . بذلك أصبح المثل الأعلى قاعدة عملية للسوك ، ولم يعد فكرة مجردة . لم يعد مجرد نظرة جزئية يائسة ، نتجت من الشك ، ومن صراع المثل العليا . وإنما عبارة عن تصميم وعزم ثابت . يقول هذا المثل الأعلى « لا أستطيع الآن إنهاء هذا الصراع القائم بين الفايات ، ولكن أستطيع التعامل معها : فهذه الغايات أصبحت مثل غاياتي ، وسوف أتعامل معها من ذلك المنطلق - وأعمل على تحقيق الانسجام بينها ، فإذا ما جاء فرد ما ، وشك في هذا المثل الأعلى فإنه بذلك الشك يكون قد هدم أساس الشك الأخلاقي ذاته . والحقيقة أن ذلك ليس كلُّ ما يمكن أن يقدمه لنا هذا المثل الأعلى إذ لا يمنحنا هذا المثل الأعلى في لحظة البصيرة هدفا فقط ، وإنما يمتد بذاته إي لحظات أخرى من يقول إن الخير الأعلى لا يتحقق بمجرد إبراك غاية البصيرة فقط ، وإنما عندما تنسجم كل غايات الإرادات المتصارعة مع هذه البصيرة . فلا يتحقق الخير الأعلى إلا إذا أبركت كل إرادة من الإرادات الأخرى المتعارضة معها . فلا تتمسك كل إرادة بغايتها فقط ، وإنما تضيف إليها بحدسها غايات الآخرين . ويسلك كل عالم الأقراد كما لو كان كائنا واحدا ذات إرادة كلية واحدة ، ويذلك يمكن القول إن الإنسجام قد تحقق ، . لذلك يقدم لنا هذا المثل الأعلى الجديد قاعدة ثانية السلوك . إذ يقول إفعل بحيث تنقل هذا البصيرة للاخرين » . وهنا تظهر غاية عملية محدة ، وتعتبر قانونا لكل الإدرادات المتصارعة « يجب أن يحترم كل منكم الآخر » . ذلك ما يفعلونه إذا ما كانوا يتمتعون بحس خلقى » ، أو بصيرة خلقية ، لأن اكتسابها ، كما قد لاحظنا ، هو المطلب المسبق الحصول على الخير

#### - # -

ولما كنا نخشى أن يظهر هذا العرض العام ما أطلقنا عليه البصيرة الخلقية ، على أنها مجرد شئ نظرى ، وليس لها وجود حقيقى على الإطلاق . فإننا سنحاول توضيحها بصورة عملية وأكثر واقعية . وبعنا نترك جانبا تلك الغايات المجردة التى كانت المذاهب الأخلاقية تتأسس عليها ، وبتجه إلى دراسة بعض تطبيقات البصيرة الخلقية على بعض الغايات الخاصة التى قد يحدث بينها تعارض ، عندما يتعامل الفرد مع جاره . دعنا نرى كيف وإلى أى مدى تنطبق تلك الاعتبارات التى قد قمنا بتطبيقها على الصراع بين الغايات الأخلاقية بصورة عامة ، على الصراع بين الأنانية والغيرية ، الذى وقفنا عنده طويلا فى الفصل السابق . ولئن كان المراع بين الأنانية والغيرية ، لا يعد أعقد المشكلات الأخلاقية التى نواجهها ، ولا يعنى القضاء عليه ، تقديم تعريف بقيق لمنى الخير الأعلى ، كما قد يتصور بعضهم ، فإننا نفيد من تركيز انتباهنا على هذا الصراع ، ولو لفترة محدودة .

لماذا يكون الميل إلى الأنانية أسهل من اتخاذ الغيرية نهجا للسلوك؟ . ذلك لأنه من السهل إدراك مستقبلي ورغبتي ، عن إدراكي لرغبات جارى ، إرانتي أدركها مباشرة ، ولكن ، إرادته تمثل الواقعة المارجية . لذلك بيدو واضحا لي بأن إرادته ، يجب أن تكون أقل أهمية من إرائتي التي غالبا ما يحدث التعارض معها لأني لا أستطيع إبراك طبيعته الداخلية ، وأنظر له دائما بوصفه مجرد شئ خارجي ، فنصبح مثل نظامين أذلاقيين متعارضين ، يلعن كل منهما الآخر . ولئن كان هناك دائما من يحاول من الأخلاقيين أن إزالة هذه الفروق بين الأفراد ، فإنهم يخفقون غالبا في محاولتهم . إذ يقواون أن كل فرد منا ، يستطيع أن يحميل على متعة شخميية إذا ما توقف عن المبراع مع الآخرين ، وسعى التعاون معهم . والمقيقة أن هذه النصيحة لا تمس جنور المشكلة . لأن إذا ما تعاون الناس بعضهم مع بعض ، لتحقيق هذه الفاية فإن كلا منهم ، يظل ينظر للاضر بوصفه قوة أجنبيه خارجية . وإذا ما شعر الغرد ، بأن في مقدوره كسب المزيد من قهر الآخرين واستعبادهم فإنه يتخلى سريعا عن التعاون ، بل إنه يجب عليه اتخاذ هذا الموقف . ويأمل أخلاقي آخر في إننا إذا مارسنا التعاون مدة طويلة وفترة كافية ، فإننا قد نتحول إلى كائنات غيرية في يوم من الأيام . ولئن كان الأمل جميلا ، إلا أنه لا يقدم لنا سببا كافيا اضرورة التعاون بيننا الآن ، ومعارضة طبيعتنا الأنانية . ويأتي أخلاقي أخر ، يطالبنا بالتفكير في طبيعة الشفقة والتعاطف تجاه بعضنا البعض ، ونجيب عليه بأن هذه المشاعر ليست واضحة المعالم وغير محددة ، وقد تنفعنا إلي أنواع متعددة من الأعمال .
وهكذا نجد أن معظم فلاسفة الأخلاق قد تركوا الوضع بينى وبين جارى ، كما هو فإذا
كان النزاع يحقق مصالحنا الشخصية ، فسوف نتنازل ونتصارع ، وإن كانت هناك فرصة
لوجود انسجام في بعض جوانب حياتنا العملية ، فإن غاياتنا الأخلاقية ، تظل غايات
أنانية متعارضة بعضها مع بعض .

ولكى نتخلص من هذه المحاولات التى لم تكشف لنا عن الواجب الأخلاقى تجاه الجار ، دعنا نكمل ما قد حاول شوينهور "اقتراحه مترددا ، ونرى ما يمكن أن تقدمه لنا البصيرة الأخلاقية عن العلاقات الأخلاقية بين الأنانية والغيرية . فإذا لم يكتف الفرد بالشفقة تجاه جاره وسعى إلى معرفة إرادته ، فما هو المثل الأعلى الذى قد يحصل عليه ؟ نستطيع أن نؤكد هنا ، أن البصيرة التى تنفذ لمعرفة إرادة الآخر ، وتعتبرها إرادة قائمة بذاتها ، وبالتالى تعيد بناها وتكرارها في سريرتها ، تعطى لنا وضعا أعلى أو فوق الصراع بين الذات والجار ، وتمكننا من إدراك المثل الأعلى للانسجام ، الذى يقول اسلك مثلما قد يسلك كائن ما ، يحوى إرادتك وإرادة جارك في وحدة حياة واحدة ، ولذلك عليه أن يعانى من النتائج التى قد تؤثر في غايتكما من جراء ما قد تقوما به من أفعال . إن هذه البصيرة ليست شفقة أو تعاطفا ، بل شئ مختلف تماما شئ يتعلق بإدراك إرادة الجار وتوليد مسورة طبق الأصل لها في باطننا وعقولنا . ولذلك تجرد هذه البصيرة كل إرادة منعزلة من قيمتها ، وتأمر كل منا بأن يرغب لجاره ما يرغب فيه لنفسه ، إنها لا تقول فقط د أحب اجارك ما تحب لنفسك » بل تقول د اسلك كما لو كنت أنت وجارك شيئا واحدا » د وانظر الى حياتكما ، كما لو كنت تنظر إلى حياة واحدة .

ونجد من الملزم لنا بيان كيف تؤدى هذه البصيرة إلى هذه النتيجة ، وأن نوضع للقارئ كيف يكتسب هذه البصيرة ، والمثل الأعلى الذى تقترحه . ولئن كان من الضرورى أن يكتشف بنفسه المثل الذى يمكن أن يتبعه فقط . فإننا سنحاول أن نبين طبيعة الإدراك الناقص ، التى لا تحقق البصيرة الخلقية ، ثم نشرح بالتفصيل طبيعة هذا الحدس الخلقى ذاته ، أو تلك البصيرة .

-1-

يتضمن موقف الفهم العام صورة لطبيعة إبراكنا الناقص للجار ، لأنه يعتبر الجانب الخارجي لوجوده ، هو الجانب الذي يؤثر فينا ، ولا يعير التفاتا لجانبه أو عالمه الباطني أن

من الخبرة الشخصية ، فدعنا نوضح ذلك بمثال . ولنضرب أولا مثلا لإدراكى لبعض الأفراد الذين أقابلهم ، ولكن لا أعرفهم معرفة شخصية ، فمثلا مفتش القطار الذى ألتقى به صدفة فى أثناء السفر . إنه الشخص الذى أقدم له تذكرة الركوب ، والذى أستطيع اللجوء إليه طلبا للمساعدة ، إذا ما احتجت إليها ، ولكن كون هذا المفتش ، له حياة باطنية مثل حياتى الباطنية ، فذلك مالا أدركه إطلاقا . وعليه أن يثير شفقتى ، أو أى مشاعر إنسانية لدى ، حتى يمكن أن أبدا بالتفكير فيه ، على أنه يشبهنى وله حياة باطنية مثل حياتى ، فإجمالا أدركه بوصفه آلة ، ولكن ما يزال أمامى فرصة إدراكه بصورة أخرى ، فكيف يتم ذلك ؟ قد ألاحظ أنه إنسان لطيف أو فظ ، وتبعا لذلك أحبه أو لا أحبه ولكن الكياسة والفطنة ، ليست صفتين من صفات الآله ، لذلك لابد أنى أدركه فى هذه الحالة بوصفه كائنا واعيا أو . ولكن ما هو الجانب الذى أدركه منه ؟ إنه ليس جانبه الباطنى ، بل ما يوصفه كائنا واعيا أو . ولكن ما هو الجانب الذى أدركه منه ؟ إنه ليس جانبه الباطنى ، بل ما يعاملنى بهذه الطريقة أو تلك ، ويفعل ذلك بصورة عمدية ، لذلك أقوم بالحكم عليه ، ولكن لا يعاملنى بهذه الطريقة أو تلك ، ويفعل ذلك بصورة عمدية ، لذلك أقوم بالحكم عليه ، ولكن لا أدركه إدراكا كاملا ، بل أدرك ما قد يشعر به ، ولكنى أستطيع أن أدرك بسهولة يحدث أن أدرك تماما ، وبصورة كاملة ما قد يشعر به ، ولكنى أستطيع أن أدرك بسهولة يعدث أن أدرك تماما ، وبصورة كاملة ما قد يشعر به ، ولكنى أستطيع أن أدرك بسهولة يشعر يسلك ، أو أخلاقه ، أو طباعه ، ويمثل الطبع فى هذه الحالة القوة الذى قد تؤثر على .

كنلك إذا ما ترك الفرد علاقاته الخاصة بالمعارف والأصدقاء ، ومن يهتم بهم اهتماما خاصا ، وبدأ ينظر لمن يتعامل معهم من الأفراد ، مثل الجزار والبقال ، ورجل الشرطة ، وبائع الجرائد والطباخ في منزله ، وغريمه في العمل ، ورجال السياسة الذين قد يقرآ لهم ، أو يستمع لخطبهم ، أو لمن صوت لانتخابهم طبقا لبعض صفاتهم الشخصية . ثم دع هذا الفرد ينظر إلى دائرة أوسع من الأفراد ، لتشمل باقي العالم ، فينظر إلى الإتراك أو الهنود ، أو المشاهير التاريخ مثل نابليون ، وشيشرون ، وقيصر وأبطال القصص الهنود ، أو المشاهير التاريخ مثل نابليون ، وشيشرون ، وقيصر وأبطال القصص والروايات الذين تثر بهم . فكيف يدرك كل هؤلاء الناس ؟ ألا يكونون بالنسبة له عبارة عن أنماط سلوكية مثالية أو واقعية ، ويدركهم بوصفهم كائنات خارجية مؤثرة ، أو تؤثر عليه وعلى الآخرين ، وليس بوصفهم مجموعات من المشاعر والعواطف والرغبات ؟ أليس من الطبيعي أن يفكر في كل منهم بوصفه طريقة السلوك الحارجي وليس بوصفه تعبيرا عن إرادة باطنية ؟ ألا يكون الجزار وبائع الجرائد والخادم ، بالنسبة له مجرد مجموعة من الأفراد النشطاء أو الكسالي ، الأمناء إو المخادعين الذين قد يستغيد منهم أو لا يستفيد ،

أكثر من كونهم أناسا يتمتعون بوعى ذاتى ؟ هل يكون أى فرد من هؤلاء ، يمثل كائنا بالمعنى الكامل الكلمة ، أى كائن يخشى ويشعر وينفعل مثله ، أو ربما يشعر تجاهه بنفس شعوره تجاه إبنه أو أمه أو زوجه ؟ ، ألا يكون نمط السلوك ، أو ما تقوم به هذه الكائنات من أعمال المسألة التى تهمه وبالتالى يدركها ؟ ألا يهتم بوجودهم بالنسبة له ، وليس بوجودهم في ذاتهم ، حتى عنما يعتبرهم كائنات واعية ؟ إن هذا النوع الوجود يطلق عليه أخلاقهم أو طباعهم . وربما يكونون أفرادا على خلق أو أشرار ، يثيرون إعجابه أو قد ينفر منهم . أو قد يظهرون مثلما يظهر قيصر لدارس التاريخ أنهم أصحاب مبادئ سامية ولكن ومع ذلك لا يتم إدراك حياتهم الباطنية . إذ يظلون عبارة عن قرى مؤثرة ، أنماطا السلوك ، طباعا أو أخلاقا نماذج رائعة على الطاقة . فلا يتم إدراك طبيعتهم الباطنية الإرادية ، بل أنماط سلوكهم الظاهرى أو الخارجى ، ليس بوصفهم غاية في ذاتهم ، وإنما بوصفهم وسائل نحتك بها في تعاملنا وحياتنا .

ذلك هو إدراكنا الطبيعى للأخرين ، حتى عندما نعاملهم بوصفهم كائنات عاقلة . ويمتد هذا النمط من الإدراك الناقص حتى يشمل من نرتبط معهم بعلاقات حميمة . فلقد أدرك الملك لير ميول أو خلق بناته ، أو ظن أنه قد أدرك أخلاقهم ، ولكنه لم يستطع أن يدرك حقيقة مشاعرهم ، أو الحياة الباطنية التى تكمن وراء عواطفهم . حتى عندما يتعامل الفرد مع شخص ويحبه ، فإنه يميل إلى إدراك طباعة أكثر من إدراكه حياته العاطفية أو الباطنية التى تؤدى إلى مثل هذه الطباع أو تلك الطريقة في السلوك .

إن الفعل هو ، ما أريده (١) ، والصوت والنظرة ، كلها أمور أبحث عن انسجام إرداتي معها ، ويعتبر العرفان بالجميل مثالا آخر للإنراك الناقص دللجار» الذي قد يصاحب إنراكي له بوصفه كائنا عاقلا ، فعندما ما أقوم بكتابة بعض الكلمات المعبرة عن عرفاني بالجميل فإني لا أكن شعورا بل احتراما وإعجابا لشخص لا أعرفه معرفة كاملة ، أشعر برغبة تقديم خدمة له ، إذا أمكن . لماذا ؟ أبسبب إنراكي لطبيعته الحقة وحاجاته بوصفه كائنا مثلي ؟ ، هل أشعر بضعفنا المشترك وآمالنا المشتركة ؟ أتخلصت من وهم الأنانية الذي يفصل بيننا ؟ آسف لاعترافي بأن ذلك لم يتحقق . إن وجود هذا الكائن لا يزيد أو ينقص عن إنراكي الخارجي للعامل الذي يقوم بتركيب الأنوات الصحية أو إدراكي عن العصا التي أتوكا عليها . فلا أفكر في حياته الباطنية على الأطلاق . ولا يزيد إدراكي عن

<sup>(</sup>١) « أهب لك كل ما قد أحصل عليه من أرض الأحلام .

من أجل لمنة من ينها على خدى ،

إدراك هيئته الخارجية ، ومع ذلك أراه يخاطبنى فى خطاب رقيق ، يعبر فيه عن اهتمامه ببعض أرائي ، ويعبر عن رغبته فى مساعنتى . فأشعر بغبطة ذاتية من هذا العرض بالمساعدة ، ويشعور عزيزى بأنه يتطلب نوعا من التعويض ، وبسعادة حيوانية بوجودى فى صحبة حميدة . فلا يكون العرفان بالجميل هنا ، نوعا من العاطفة الأخلاقية .

وإن كانت عاطفة التعاطف تميل دائما إلى إدراك الجار إدراكا كاملا ، يشمل الجانب الباطنى من وجوده ، فإنها تفعل ذلك بصورة غير مؤكدة ، سبق شرحها في الفصل السابق ، وفي جميع الأحوال لا يمكن اعتبار التعاطف مؤديا بالضرورة لاكتشاف البصيرة .

وهكذا في نهاية دراستنا لأوهام الأنانية ، نكتشف من هذه الأمثلة والتوضيحات ، أننا نميل بطبيعتنا لإدراك الحياة العقلية لجارنا بوصفها قوة تؤثر علينا ، وليس بوصفها حياة لها خبرتها الباطنية وكيانها وغايتها في ذاتها ، أو بوصفها إرادة ، لذلك نميل إلي التعامل معها تعاملا خارجيا ، ولا نهتم بطبيعتها الحقة ، وتبدو لنا مقاومة وتوظيف هذه الحياة لخدمتنا أو هزيمتها أهدافا ومسائل بديهية التعامل معها ، أما مسألة احترامنا لمشاعرها الداخلية وخبراتها فإنها تبدو لنا عملا لا قيمة له . ويمثل ذلك الوضع البيئة الخصبة لوهم الأنانية .

فإذا ظل إدراكنا محصورا في نطاق ومجال عواطف الفهم العام وإحساساته ، فلن نستطيع الفكاك من كل ذلك ولذلك يخاطب فكرنا النقدى الفهم العام قائلا : إن ما تظنه إدراكا ليس إدراكا كاملا ، علينا أن نسعى لمعرفة الأكثر ، وإلا فلن نستطيع التخلص من الغموض وعدم الاتساق تكون أمينا مع نفسك أيها الفهم العام . ألا تنظر لجارك نظرتك للأشياء الجامدة الميتة فلا تراه إلا مجرد آلة ، لا أحاسيس ومشاعرلها ، بل مجرد مصدر لطاقات معينة ؟ فنسأله : يجب الفهم العام « كلا ، ألا يكون كائنا واعيا أدرك أفعاله ؟ » ، لطاقات معينة أفن أنه كائن مريد ، وله إرادة ، ثم لا تدرك معني هذه الإرادة التي لدية ، وأنها لها خبراتها ؟ » يجيب الفهم العام ، « كلا ، إذا كان يريد كما أريد فليس له خبرات ، مثل خبراتى » . نرد عليه « عليك إذن أن تدركه إدراكا كاملا ، وتدرك هذه الإرادة وترى ما سوف نشعر به ، ونستنتجه » . ونؤكد هنا أن الفهم العام بمجرد إدراكه لجاره إدراكا كاملا ، يجيب ببساطة قائلا : إنه شعر بأنه يتمتع بوجود حقيقى وأنه يصبح لجاره إدراكا كاملا ، يجيب ببساطة قائلا : إنه شعر بأنه يتمتع بوجود حقيقى وأنه يصبح موضوعا لاهتمامى ، مثلا أكون موضوعا لإهتمامه ، في حالة تأثيري فيه فحياتنا حياة ما يجب أن يراه الفهم العام ، إذا أدرك جاره إدراكا كاملا . فإذا أدرك نسعى لإدراكا خبرته وبمجرد أن يسعى نشاطه وعمله ، وعادة ما يحدث ذلك ، عليه أن يسعى لإدراك خبرته وبمجرد أن يسعى نشاطه وعمله ، وعادة ما يحدث ذلك ، عليه أن يسعى لإدراك خبرته وبمجرد أن يسعى نشاطه وعمله ، وعادة ما يحدث ذلك ، عليه أن يسعى لإدراك خبرته وبمجرد أن يسعى نشاطه وعمله ، وعادة ما يحدث ذلك ، عليه أن يسعى لإدراك خبرته وبمجرد أن يسعى

لإكمال فعله الإدراكي الناقص ، الذي يتجه من خلاله إلى إدراك إرادة الجار ، فإنه يدرك خبرة جاره إدراكا كاملا وريما تتعثر عملية الإدراك بسبب الشفقة ، أو بسبب الضعف الذي يصاحبها دائما ، ولكن عندما يتم هذا الإدراك ، يجب أن يكون واضحا ونابعا من طبيعتنا العقلية . إن أي شئ ندركه إدراكا جزئيا ، نكون علي استعداد إما التخلص منه كلية ، إكماله والانتهاء منه فعزمنا على التعرف علي وجود شئ ما ، لا يمكن أن يظل مشوشا أو متناقضا ذاتيا ، إذا ما أدركنا أين يكمن التناقض والخلط . ولما كنا بيساطة لا نستطيع التوقف عن إدراك جارنا والتعرف عليه ، فلابد أن نصمم بالضروة ، بمجرد اكتشافنا تناقض إدراكا كاملا .

ذلك تفسيرنا للعملية التي يمكن أن تحدث لكل فرد منا إذا ما تلامت الظروف. فنرى في هذه العملية البداية الصحيحة لمعرفتنا لواجبنا تجاه الآخرين، ويستطيع الطفل تعلمها، إذا تلقي التربية المناسبة. وهي نفس الطريقة التي نحاول بها تلقين السلوك الأخلاقي بطريق عملية فنحاول لفت نظر الفرد إلى أعماله، عندما يتأذى منها الآخرين. ولكن الأخلاقيين أهملوا التفرقة بين هذه العملية وعاطفة التعاطف بكل أوهامها. ولقد حاول بحثنا هذا، شرح هذه العملية الإدراكية الكلية وتمييزها عن التعاطف واعتبارها بداية للمذهب الأخلاقي بوصفها أعظم إنجازات البصيرة أو الحدس الظقي.

ولكن عندما نقول إن الفهم العام لابد أن يدرك هذه البصيرة أو يصل إلي ذلك الحدس، تحت شروط معينة ، فإننا لا نعنى القول أن الإنسان بمجرد اكتسابه البصيرة ، سوف يستمر يسلك في ضوئها من الآن فصاعدا . و حقيقة أن العزم على إدراك الجار ، يعنى العزم على معاملته بوصفه كائنا له وجوده الحقيقي أي معاملته بإنصاف ويدون أنانية ولكن هذا العزم أو التصميم يظهر في لحظة البصيرة وينتمي إليها . تخبو لحظة البصيرة ، فذا العزم أو التصميم يظهر في لحظة البصيرة وإذا كان من الصعب التخلص من وهم الأنانية في حياتنا اليومية فإنه من الصعب أيضا الهروب من الرؤية من خلال هذا الوهم في لحظة البصيرة . فقد ندرك الوجود الحقيقي لجارنا ، ونصمم علي معاملته مثاما نعامل أنفسنا ، ولكن نعود سريعا إلى حياتنا اليومية ، ونشعر بمرارة الأهواء الوراثية ، وننسي ما قد رأيناه في لحظة البصيرة . فيصبح جارنا إنسانا غامضا ونعود مرة أخرى إلى الأنانية ويستمر هذا الصراع مادمنا نحيا حياتنا العادية ونعيش لحظات البصيرة مع قراراتها ومشاعرنا الأنانية التي لا تهدأ ، فتلك هي حياتنا العادية ونعيش لحظات البصيرة مع قراراتها ومشاعرنا الأنانية التي لا تهدأ ، فتلك هي حياتنا .

\_ 0 --

والتوضيح هذه النظرة بصورة أخرى القارئ ، نسأله أن ينظر بعناية لنوع الخبرة قد

يحصل عليه ، فعندما يحاول إدراك جاره إدراكا كاملا ، أو بالمعنى الذى شرحناه . فلا نرغب منه فى الشعور بالشفقة ، لأنه بصرف النظر عما وراء الشفقة من بواعث ، وعادة ما توجد وراءها بواعث أنانية ، فإن ما يهمنا ، ليس الشعور بالشفقة فى حد ذاته ، بل نتائجها ، التى تحقق لنا ما نسعى إليه . إن كل صور التعاطف مجرد بواعث ، وما نشعر به أو تفكر فيما يحلبه لنا لنا هو ما يكتسب قيمة أخلاقية . وتكرر مرة ثانية ، إن إبراك الوجود الحقيقى الجار ، لا يعنى اكتشافنا لمدى نفعة لنا . فكل ذلك يؤدى إلى الإنانية ويجب أن ندرك وجوده بطريقة مختلفة تماما إذا كنا نتمتع بغيرية حقيقية . فما هو جارنا إذن ؟

نستطيع معرفة ذلك إذا نظرنا الجار بنفس النظرة التي تنظر بها إلى أنفسنا فمن أنت؟ انك عبارة عن حالة حاضرة بخبراتها ، وأفكارها ورغباتها . ولكن ما هي ذاتك المستقبلية ؟ أنك إنها عبارة عن الحالات المستقبلية الخبرات المستقبلية والأفكار والرغبات المستقبلية ، التي تفترض حدوثها في المستقبل ، بالرغم من عدم إحساسك بها الآن ، وترى أنها على صلة حقيقية وأكيدة بذاتك الحاضرة . الآن ؟ ماذا يكون جارك ؟ إنه أيضا كتلة من الحالات والخبرات ، والأفكار والإحساسات والرغبات ، والتي لها وجود واقعى تماما ، مثل وجودك ، وإن كانت الصلة بينك وبينه تشبه إلي حد كبير صلتك بذاتك المستقبلية . إنه وليس ذلك الوجه الذي يحزن أو يفرح لرؤيتك بالرغم من تفكيرك فيه دائما على هذا النحو . واليست اليد التي تضربك أو تدافع عنك أو الصوت الذي يتحدث إليك ، أو الآلة التي تقدم والمحسوس ، مثل وجوده أن الحقيقة خلاف ذلك ، إن جارك كائن له وجوده الفعلي ، والمحسوس ، مثل وجودك تماما . ومثلما تكون ذاتك المستقبلية بالنسبة الك ، حقيقية ، بالرغم من عدم إحساسك بها فكذلك يكون وجود جارك وجودا حقيقيا ، بالرغم من أن بالرغم من عدم إحساسك بها فكذلك يكون وجود جارك وجودا حقيقيا ، بالرغم من أن أفكاره لم تكن على الشفقة ، أو على التعاطف وإنما دعوة لفكر واضح وهادئ .

ولكن قد يقول قائل: لقد فعلت ذلك منذ صغرى . ومن المؤكد أنى لم أكن أعامل جارى بوصفه آلة ، وكنت ومازلت أحترم وجوده . فطالما خشيت عتابه ، وغضبت لرغباته ، ومتدعت بحنانه ، و تأثرت بآرائه . ومع ذلك تصف كل أفعالى بالأنانية » ، نجيبه بأنك في

اللحظة التي تتعامل معه فيها ، لا تعد متحفزا لإدراكه بوصفه كائنا واقعيا . وغالبا ما تكون عاطفتك مسئولة عن مثل هذه النظرة . فلا تستطيع مبادلته المحبة ، لأنك نسيت من يكون ، أو وجوده الحقيقى . وأصبحت لا تدركه الإدراك الكامل الذي يجعلك تنظر له بوصفه كائنا يتمتع بوجود حقيقى مثل وجودك ، وإنما تدرك منه ما يكفى لأن تكرهه ، أو تتعامل معه ، أو تنتقم منه ، أو تستخدمه كالة ويوصفه وسيلة تحقق بها غاياتك ومصالحك . فيبدو لك أقل شأنا منك ، ولا يستحق الحياة مثلك . ولا قيمة لرغباته مقارنة برغباتك عادة ما تقول عن جارك ، أنه رمز لعاطفة ، وأن له وجودا حقيقيا مثل وجودك . ولكن هل تكون على وعى وإدراك كامل لمعنى هذه الكلمات وتشعر بها شعورا ذاتيا مثل الذي تشعر به عند الحديث عن ذاتك المستقبلية ؟

إذا كان جارك له وجود حقيقي مثل وجودك ، فإنه يشعر بالحياة والحيوية مثلما تشعر ، ويعاني المشكلات ، وصراع الرغبات والقرارات المصيرية ، يكره الآلام ، ويجب الأفراح . تأمل كل الرغبات والمشاعر والانفعالات والعواطف تأملا شاملا واعيا ، ثم أضف إليه قواك « بئن كل ما شعرت به ، يستطيع أن يشعر به » . فإذا ما فعلت ذلك ، أفيظل وجوده بالنسبة ذلك ، مجرد صورة ، أو مسرحية هزاية ، أو مأساة ، باختصار أيظل وجوده مجرد مظهر ؟ . إنك تشعر بأن وراء هذا المظهر شعورا غامضا بوجود شئ ما ، وتعرف هذه الحقيقة جيدا وبتنظر إلى أفكاره وشعوره على أنها تختلف عن أفكارك ومشاعرك ، وتقول إن ألمه ليس مثل ألى ، فألمه أخف من ألى » . فجعلته شبحا مثلما يحول الفرد الطائش حياته الستقبلية إلى سراب . وحتى عندما كنت تخافه . أو تخشى ازبراءه ، واحتقاره ، وكراهيته فإنك لم تكن ترى وجوده وجودا حقيقيا مثل وجودك . حقيقة إن ضحكاته ، جعلتك تحمر خجلا ، وتجهم وجهك ، أصابت سخريته حلقك بالجفاف ، ولكن ذلك ما هو إلا رد فعل غريزتك الاجتماعية ولم يكن إبراكا كاملا بحقيقة وجوده . مثلك مثل الطفل الذي يبادل من يبتسم له بالأبتسام فلا يفعل ذلك بسبب إبراكه رضا هذا الفرد عنه ، وإنما بسبب استمتاعه الغريزي بالوجه البشوش . وهكذا بسب الغريزة والجهل ، تحيا مع جارك ولا تعرفه معرفة كاملة فرغبت له في الألم ، وأنت لا تعرف ولا تدرك إدراكا كاملا مقدار الألم الذي سببته له . ولم يكن الألم في حد ذاته ، بل منظر خضوعه ، وبموعه أو الرعب الذي يصبيه ، فلقد جعلت من جارك شيئًا وليس ذاتا على الإطلاق . وربما عندما تحب جارك وتشفق عليه ، أو تحترمه ، تزيل مشاعرك حجاب الوهم المخطة قصيرة ، فتدرك أنه ذات حقيقية مثل ذاتك الحاضرة ، ولكن لما كان شعورك الأنانى طاغيا فإنك تنسى سريعا ما قد أدركته وقد تجعل منه وسيلة اسعادتك ورغباتك ومن رحمتك موضوعا لزهوك . ومن وقارك غرورا ، فلقد استسلمت الوهم مرة أخرى . فلا تتعجب إذا ما اكتشفت أن الأنانية ، في ذلك الوضع ، تعتبر القاعدة الوحيدة التي يمكن أن تفسر بها مسالكك وتنسى أنه بدون إدراكك لذاتك المستقبلية ، التي لم تتحقق بعد ، تفقد الانانية قيمتها ومعناها ، وتنسى أنك إذا ما سعيت إنى إدراك حياة الجار إدراكا كاملا ، لن تطغى الانانية على حبك لجارك .

فإذا كانت أفعالك تقوم على الوهم بأن ذاتك هى كل شئ فإن الحدس لا يجعلك تشعر بذاتك المستقبلية أو جيرانك ، وتؤكد الرغبة التى توارثتها من أجدادك في صراعهم من أجل البقاء ، على توقع مستقبلك وحدك ، وعلى حبك لصحتك الجسمية فقط ، وتجعل من حياتك الجسمية الحياة الحقيقية والواقعية الوحيدة ، ولكن إذا حاوات معرفة الحقيقة حقيقة أن كل عالم الحياة من حواك عالم له وجوده الواقعى والحقيقى مثل وجودك كل حياة عاقلة بمنظورها فالألم ألم ، والفرح فرح ، وكل شئ له وجوده الصقيقى ، فإن الوهم يختفى ، وترى وحدة كل الحياة في كل مكان ، والوجود المساوى لكل لحظاتها ، وتصبح مستعدا لتقديرها ، بنفس الطريقة التى تقدر بها حياتك المستقبلية ، ومثلما تدبرت حياتك ، تبصيرت العالم . ومثلما يتدبر الرجل الحقيقى حياته المستقبلية ، ويعمل لها ، كذلك إيمان الإنسان المفكر بوجود وحقيقة الحياة العاقلة ، ويئنها ليست مظهرا بل حقيقة وواقعة ، فإنه الإنسان المفكر بوجود وحقيقة الحياة العاقلة ، ويئنها ليست مظهرا بل حقيقة وواقعة ، فإنه برغب مباشرة ، حتى ولو كان في أثناء لحظة البصيرة فقط ، في خدمة هذه الحياة .

وهكذا يختفى وهم الأنانية من بين أفكارك الحاضرة (وإن كان ذلك لا يعني اختفاءه إلى الأبد، فأنت ابن الأهواء)، بمجرد اكتشافك لما قد حجبته عنك الأنانية فترى الحياة الكلية ككل، وتدرك وجودها وحقيقتها، وأفراحها وأحزانها، ويتوقف الصراع بين الأنانية والفيرية، لأن الأنانية ما هي إلا الإدراك الجزئي للحقيقة التي تعبر عنها الفيرية تعبيرا كاملا، تقول الأنانية: سوف أحيا وتقول الفيرية: حياة الأخر مثل حياتي، ، فلكي تدرك

ألم الآخر إدراكا حقيقيا ، يعنى التوقف عن الرغبة فيه لذاته فالكراهية وهم - والتعاطف الجبان ، الذي يخفى رأسه خوفا من إدراك ألم الجار وهم إن الغيرية تفي الإدراك الحقيقى للحياة حقه ، وتنشلك من أوهام الإعجاب الذاتى الأعمى ، وتكشف لك في كل جوانب الحياة عن وجود كائنات أخرى في أرجائها ، وجودا حقيقا ، وعن الصراع الواعى في كل أرجائها ، المحصول على ما هو مرغوب . في كل ما تشدو به طيور الغابات ، وفي كل صيحات الجرحي والمعنبين ، النين يعانون الأسر ، وفي البحر اللامحدود حيث تحيا الكائنات البحرية وتموت ، بين الأجيال المتوحشة من البشر ، وفي قلوب كل الأحباء والطيبين ، في ظلام القلوب المعنبة السجناء والأسرى ، وكل الأمراض والأحزان والولاءات واليأس ، وكل ما نعرفه من أقل الكائنات إلى أرقاها ، وأضيق الخبرات وأوسعها ، توجد نفس الحياة الواعية ، الملتهبة المريدة ، تتعدد صورها بتعدد الكائنات ، وجودها حقيقي مثل نور الشمس ، مثل المشاعر التي أشعر بها في جنبات قلبي فأرفع عيني ، وأنتبه لهذه الحياة ، ثم لك أن تنسى ما قد شاهدته وأدركته ، ولكنك إذا ما خضت هذه التجرية ، فإنك

-1-

ولكن لا يجب أن نخطىء فى تفسير هذه الوحدة التى كشفتها لنا البصيرة الخلقية .
والتفسير الصحيح يمكن البصيرة الخلقية من حل كثير من المشكلات الصعبة ، ولكن يجب
ألا نتصور أنها تكشف لنا عن انسجام هذه الحياة الفربية ، بصورة مسبقة ، كما يرى
الصوفيون . فليس بسبب أن تلك الغايات الأخلاقية ، تكون في حقيقتها غاية واحدة ، وإنما
بسبب أننا بوصفنا كائنات أخلاقية ، نقوم بتوحيدها فى لحظة إدراكنا لها إدراكا حبسيا ،
فتتوحد كل الغايات ، ولهذا السبب وحدة نرى وحده هذه الحياة . وبهذا المعنى وحدة ،
يمكن أن تقدم البصيرة الخلقية لنا حلا للصراع بين الأنانية والغيرية ، وتهدينا إلي أساس
لذهب عام فى الخير الأعلى إن البصيرة الخلقية لا تكشف لنا ، ولا تمكننا من القول ، : إن
كل الكائنات تسعى بطريقة لا شعورية نحو الخير الأعلى ، ولكن نستطيع أن نقول فقط :

إن كل واحد منا ، قد بحث واكتشف فقط ما يمثل رغبة حقيقية لديه ، ولا يتحقق الخير الأعلى حقيقة إلا بإبراك صراع الرغبات .

لقد وضحنا هذه النقطة حتى لا نقع في الخطأ الذي يقع فيه الأخلاقيون النين يصرون على القول بأن الغاية الواحدة التي قالوا بها ما هي إلا ما يسعى له كل الناس سعيا لا شعوريا . وغالبا ما يقول هؤلاء الفلاسفة إنه نسقنا الأخلاقي ليس إلا تعبيرا عما كان قائمًا هناك وكامنا في طبيعة البشر. فلا ينبئهم بغاية جديدة ، بل يوضع لهم ما كان لبيهم ، وطريقة تحققه » . ولقد سبق أن وضحنا زبف هذه المذاهب الخلقبة ومظهرها المربب في مناقشة سابقة . لأنها تتأسس في حالات عدة على الوقائم المائية ، التي سبق رفضنا لها ، بوصفها لا قيمة لها ولا فائدة منها في تأسيس المنهب الأخلاقي ، وإذا نظر الفرد نظرة حيانية ، بكتشف سريعا سطحيتها ، فهناك الكثير من الغايات المختلفة ، النبيلة والشريرة ، الشيطانية والإلهية ، فكيف يمكن لفيلسوف الأخلاق أن يوحد بينها في مبدأ أخلاقي واحد ، إلا ذلك المبدأ أو الصبيغة المجردة التي سبق أن أشرنا إليها ، وهي أن كل هذه الكائنات يسعون لما بيدو لها مرغوبا . كم يعد من الجسارة أن يقول الأخلاقي لهم إنكم في الحقيقة لا ترغبون إلا ما قد عرضته في كتابي عن الأخلاق » والحقيقة أنهم لا يرغبون مثلما يرغب ، وبالرغم من محاولته تحوير الكلمات ، حتى يثبت أنهم لا يختلفون عنه رغية . ولا يسعون إلا لما قد عبر عنه . فلنأخذ مثلا دجون ستيورات مل ، نمونجا لمثل هذا الفياسوف ، ندعه يزعم السعادة هي الغاية الوحيدة لكل الناس إذا كانت السعادة تعني أو تشمل تحقيق أي موضوع يرغب فيه الإنسان ، فإن النظرية تصبح قضية مسلم بها ، أو تحصيل حاصل أو نافلة ولا تفيد في تحقيق أي تقدم في مجال الأخلاق . لذلك يجب أن يدلنا "جون سيتورات مل" على أنواع السعادة ، وعن أي نوع منها أجدر بالبحث عنه . يقول مل » ، كما نعرف جميعا ، بأن هناك لذات عليا وأخرى بينا ويجب البحث عن اللذات العليا ، قبل السفلي ، أي البحث عن الفكر والكرم قبل البحث عن اللذات الحسية . فما دليله على ذلك؟ ، دليله أن السعادة في الغاية ، فذلك أمر نطمه جميعا ، لأننا حقيقة نسعى لنلك ، ولكن كيف نعلم أن اللذات العليا وليست السفلي هي الغاية الحقة ؟ أبسبب أن الناس يختارونها دائما ؟ في الواقع أنهم لا يفعلون ذلك ، ولا يختارونها دائما . لذلك

اجأ مل التعديل قاعدته ، بأنهم لا يسعون جميعا لتلك الفايات ، ولكنهم يسعون إليها بمجرد معرفتها . فمعظم الناس يجهلون ما قد يكسبونه من السعى إلى تلك اللذات العليا . وهنا يواجه مل مرة ثانية بالحقيقة المزعجة ، وهي أن معظم الناس النين قد فضلوا اللذات العليا ، اكتشفوا أنهم قد أحبوها في لحظات الحماس الشبابي أكثر من حبهم لها في مقتبل العمر ومن عرف ذلك النوع من السعادة في شبابه يتخلى عنه في الكبر، وتلك مسألة وأضحة في الحياة ومعروفة . فكيف يتفق ذلك مع مذهب "مل" ؟ للأسف أنه لا يتفق، وان يستطيع تجاهل هذه المقيقة إلا بطرق غير منطقية . فمن بعرفون السعادة الطما ، يعرفون أيضًا السفلي ويرفضونها ، ومن يعرفون اللذات السفلي ، لا يعرفون العليا ، أو ، إذا كانوا على علم بها من قبل فقد باتت منسية ، أو أنهم إذا لم ينسونها كلية فإنهم قد فقعوا الرغبة فيها . وذلك كما لو كان ، لا يمكن قول مثل هذا القول من جهة اللذات السفلي . وكما لو كان من غير المنطقى قول ذلك ، وظهور نتيجة تخالف ما ذهب إليه مل . والحقيقة أن مل في جدله مع من تصور معارضتهم له ، قد انتهى إلى اسوأ حجة قد يلجأ لها فيلسوف ، وذلك عندما قال د إن اللذة العليا هي تلك اللذة التي قد يدركها ، من مارس نوعين من اللذات وقارن بينهما ، . ولكي يحافظ مل علي وضع أو مظهر من يفسر الناس رغبتهم الحقيقية كان عليه أن يلجأ إلى وسيلة عملية بحته تتعلق بالإجماع لتقرير مسالة نظرية ويعلن بصلافة ، أن خبرة الفرد الخاصة ، لا تصلح معيارا للمفاضلة ولا قيمة لأحكامها ، إلا إذا حصلت على تأييد معظم الناس ، وعلى اتفاقهم معها في الحكم .

والواقع أن ذلك لا يفيد في معرفة الخير إذ يعلن الناس في وقت ما ، أن سعادة معينة هي الأعلى ، لأنها الأكثر رغبة ، ثم يعلنون في وقت آخر عن نوع آخر من السعادة على أنه النوع المرغوب فيه فالناس يختلفون في رغباتهم ، ومن الخطأ أن نوضح لهم وإجباتهم ، بأن نقول لهم إنهم كلهم لهم غاية واحدة . ولئن كانت البصيرة الخلقية ترى أن كل أنواع الصراع في الحياة تتوحد وتصبح واحدة ، فليس بسبب توقف وانتهاء التعارض ، بل بسبب أن صاحب البصيرة الخلقية يدركها جميعا في لحظة واحدة . ويسعى لتحقيق انسجامهم ولا يمكن القول بوجود انسجام مسبق بينهم ، وإلا فلن يجد صاحب البصيرة ما يفعله ، ولا يمكن القول بوجود انسجام مسبق بينهم ، وإلا فلن يجد صاحب البصيرة ما يفعله ، فلا يجب أن يخدع الفرد نفسه . فالصراع قائم وأيس مجرد وهم . ويكمن الوهم حقيقة في عدم إدراك أي من المتصارعين للحياة الباطنية للآخرين . ولا يمكن التغلب علي هذا

الصراع بين الناس بأن نبين لهم أنهم يرغبون نفس الرغبة أو رغبة واحدة ، وليس هناك صراع حقيقي بينهم .

ولا يعتبر "جون ستيورات مل" الحالة الوحيدة على محاولة إقناع الناس بأنهم دائما يبحثون عن موضوع واحد ، وغالبا ما يدلهم الفيلسوف عليه حتى يمكنهم تحقيق السلام في الأرض . فلقد شرع بنتام ، في نفس المحاولة ، وبين بأسلوب الفظ ، وبحجج باطلة ، مثل تلك التي يتهم بها خصومه ، بأن كل الناس ينتاميون أن اللذة هي الخير الأوحد . وحاول سبنسر بدوره تعريف الخير تعريفا لا يتفق فقط مع ما هو شائع ومعروف عن معنى الكلمة ، وإنما يتفق مع مفهومه الخاص عما يشكل الخير ، وإذا ما قال أحد بتعريف لا ينسجم مع تعريفه فإنه يؤكد على أن هذا الرجل سوف يصل في النهاية إلى تأكيد تعريف وأحيانا يجادل بأن ما يقول به هذا الفرد ما هو إلا مفهوم بدائي عن الخير ، أو أنه تعريف لا قيمة له لذلك كان برهان سبنسر علي طبيعة المثل الأعلى بسيطا وسهلا ، حتى إنه عندما تعرض التشاؤم فيما بعد ، لم يجد أي صعوبة في القول بأن الإنسان قد يصاب بالتشاؤم عندما يعتقد أن المثل الأعلى الذي قال به سبنسر ، لا يمكن تحقيقه . فالبديهات يمكن عندما يعتقد أن المثل الأعلى الذي قال به سبنسر ، لا يمكن تحقيقه . فالبديهات يمكن الإعتماد عليها وتوظيفها عندما نشاء .

إن إهمال المثل العليا التى قد لا تتفق مع المثل الأعلى الذى يؤمن به الفرد ، لا يعد بحثا فلسفيا بالمعنى الحقيقى ومع ذلك فقد ظهر هذا الاهمال فى أيامنا هذه بصورة واضحة ، خصوصا عنما يسعى الفرد أو يتظاهر ، مثلما فعل وتظاهر السيد "كليفورد " بأن علم الأخلاق لا يقوم ولا يتأسس إلا على مناهج العلم الطبيعي ، وتشبه مثل هذه المحاولات من يحاول صنع قارب بخارى ، فيضع الآله البخارية فى الماء أولا ، ثم يشرع فى صنع القارب فوقها ، حتى يستطيع قيادة القارب بها . حقيقة يوفر لنا العلم الطبيعى وسيلة لا يمكن الإستغناء عنها للأخلاق التطبيقية ، مثل الآله : البخارية للقارب . ولكن يجب علينا أولا تجهيز القارب للآلة ، والمثل الأعلى للعلم الذى يقوم بتطبيقه إن كل هذه المحاولات التي تبدأ بالأساس العلمى ، محاولات تخفى عجزها وراء مظهر اللجوء إلى « الحقائق التى يكتشفها العلم عن الطبيعة الإنسانية ، والبناء الإجتماعى ولكن الملاحظ أن « الحقائق التى يكتشف عن صراع لا يتوقف بين الغايات الإنسانية ولا تؤكد وجود مثل أعلى وأحد يتفق عليه الناس ، ثم نجد الأخلاقي العلمي يحاول بكل الوسائل أن يبين أن هناك وأحد يتفق عليه الناس ، ثم نجد الأخلاقي العلمي يحاول بكل الوسائل أن يبين أن هناك

غاية واحدة يسعى لها كل الناس بالرغم من مناقضة الوقائع لوجود مثل هذه الغاية . فتصاب محاولته بالفشل ، فمن منا يستطيع تحديد هدف واحد لحياته ، حتى يمكن القول بأن حياة الناس كلها هدف واحد ؟

ولا يمكن القول: إن هذه النظرة الخاطئة تخص فلاسفة الأخلاق المحدثين فقط، إذ كان المبشرون الأخلاقيون منذ سقراط، يصرون ويؤكنون في مواقف عدة، ومن أجل إقناع الناس، أن الإنسان دائما يجهل ماذا يريد، أو يرغب. وتلك نظرة خاطئة. فقد يريد الإنسان شيئا، ويعرفه جيدا ولا يوجد حد معروف للرغبة، وعدم إستقرار الإرادة الإنسانية، فإذا ما صادفت إنسانا يرغب شيئا، فالتعليق العام والمعروف أنه سوف يتوقف على هذه الرغبة بكذا وكذا ونادرا ما تحصل على معرفة وتحليل نهائي للباعث على مئل هذه الرغبة.

والحقيقة أننا لم نؤسس منهبنا الأخلاقي على مثل هذه التحليلات أو أي منها بل ولم نقل: إنه من الممكن لأي فرد منا أن يحصل على البصيرة الخلقية ويحتفظ بها في نفس الوقت ، ونلخص مرة أخرى وبصورة مختصرة موقفنا كما يلى :

 ١ – أن البصيرة الطقية أينما وكيفما تأتى ، تتمثل فى إدراك الطبيعة الباطنية الحقة إدرادات متعارضة معينة كائنة فى هذا العالم بالفعل .

٢ - إن البصيرة الأخلاقية المطلقة ، التي نستطيع أن ندركها ، ولكن لا نستطيع الحصول عليها كاملة ، سوف تدرك الطبيعة الداخلية الحقة لكل الإرادات المتصارعة في العالم .

٣ - تتضمن البصيرة الظقية بطبيعتها ، عند النين يحصلون عليها ، الرغبة في تحقيق الإنسجام بقدر الإمكان ، بين الإرادات المتصارعة والكائنة في العالم ، والتي يتم إدراكها في لحظة البصيرة .

2 - إذا كانت البصيرة تهتم مباشرة بإرائتين متعارضين ، مثل إرداتي وإرادة جارى ، فإن هذه البصيرة تتضمن الرغبة في الفعل ، كما لو كنت أنا وجارى ، كائنا واحدا يحوى رغانتا نحن الاثنين معا .

وإذا كانت البصيرة الخلقية بغايات عامة متصارعة ، تعبر عن نفسها في أنماط
 من السلوك ، فإنها تتضمن الرغبة في الفعل ، كما لو كان الفرد الذي يدرك هذه الرغبات المتعارضة ، يحوى حياة كل هذه الرغبات ضمن وجوده الخاص .

٦ - حينئذ تتضمن البصيرة الخلقية الرغبة في الفعل وتضع في اعتبارها كل نتائج الفعل على كل الغايات التي قد تتأثر بهذا الفعل .

٧ – تعارض البصيرة الخلقية كل صور النجماطية الأخلاقية التى تقول بغاية أخلاقية واحدة فقط تنهض البصيرة الخلقية من الوعى بأن هذه الغاية الواحدة ، ليست الغاية الوحيدة الفعلية ، ولئن أدركت النجماطية الأخلاقية هذه الحقيقة ، ولذلك كرهت أو لعنت الغايات التى تعارضها فإن هذه الكراهية ليست نقصا فى الإدراك لذلك تقول البصيرة الخلقية لأصحاب الروح النجماطى » مادمت تبحث عن سبب للإيمان ، الذى تشعر به ، فإنك لابد أن تسلم بوجودى » تقول البصيرة الخلقية لنفسها « يجب علي ألا أعود إلى وجهة النظر النجماطية ، ولذا تصر البصيرة الخلقية على الالتزام بالتأكيد دائما على خطأ النجماطية

### ٨ - إن البديلين الوحيدين البصيرة الخلقية هما:

- (أ) المذهب النجماطي الأضلاقي الذي يرفض تماما كل مصاولة لوضع أساس للأخلاقية غير رغبته الخاصة غير المنطقية .
- (ب) المنهب الشكى الأخلاقى ، الذى كما قد لاحظنا ، ليس إلا الصيغة أن الصورة الأولية للبصيرة الخلقية والتي يتم الإنتقال منها بالتأمل لتحقيق البصيرة كاملة .
- ٩ لا يوجد هناك أي وسيلة التمييز بين الصواب والخطأ ، إلا ما تقول به المذاهب النجماطية بوصفه الغاية الأخلاقية الوحيدة من ناحية ، وما تقول به البصيرة الأخلاقية من ناحية أخرى ، وتبينه بوصفه تعبيرا عما تضمنه .

لذلك فإن النتيجة إلى انتهينا إليها هي أنه لك أن تظل على ضلالك ، فليست لدينا الوسائل التي تخلصك منه ولكن إذا رغبت معرفة كل الحقيقة الأخلاقية ، فلن تجدها إلا في البصيرة الخلقية وكل ما عداها ما هو إلا رغبتك الخاصة ، ولكي تحقق البصيرة الخلقية ،

لابد أن يكون لديك بالفعل الرغبة في الوصول إلى الحقيقة ، بوصفها كامنة بين الغايات المتعارضة والمتصارعة لمنهبين أو أكثر فإذا ما تم ذلك ، تكون البصيرة الخلقية الناتج الضروري ، حتى المذهب الشكى ذاته .

يجب أن تعرف أيها القارئ الكريم ، بعد هذا العرض المتحمس أننا قد حاولنا رسم صورة أولية أو عرض الجانب الأولى من البصيرة الخلقية وماتزال الوحدة التى طالبنا بها وحدة فارغة ، وتحرر سلبيا من الصراع ولكى نبين القيمة الحقيقية للنظرية كلها ، يجب أن ننتقل من العناصر الأولية للواجب إلى مفاهيم أكثر تطورا ، ولابد أن يتم تطوير البصيرة الخلقية حتى تدلنا على تنظيم الحياة ، ولابد أن تمتلىء الوحدة الفارغة بمضمون أو محتوى ، ونوضح بطريقة عملية محسوسة العمل الذي يمكن لأصحاب البصيرة الخلقية القيام به .

### الفصل السابع

# تنظيم الحياة

 إن الحرية الحقيقية هي الحرية الأخلاقية فلا تسعى الإرادة إلى غايات شخصية ذاتية ، وإنما يكون لها مضمون عام يتضمن غاياتها »

ميجل - المسرعة "

نجونا من الشك على غير توقع بنفس فعل الشك ذاته ومن التفكير فيه ، وكان الومعول إلي الحقيقة في بحثنا مثل الومعول إليها في كل بحث فلسفى ، لا يتم برفض وإحتقار الشك بل بقبوله ومعايشته والاستغراق فيه ، حتى يتحول من مجرد كونه عنصرا أو جزءا من فكرنا ، ليصبح عنصرا أو جزءا من حقيقة أعلى لذلك لا ندافع عن مذهبنا والمبدأ الأضلاقي الذي نكرنا أنه بديهي وواضح لأصحاب الضمائر الصالحة ، أو أنه له قيمة خاصة في ذاته ، أو أنه مبدأ يحظى باحترام وقبول العامة من الناس إننا نقول فقط ولك أن تشك في المذاهب الأخلاقية وشكك ذاته ، إذا كان شكا أصيلا حقيقا ، ومستمرا وشاملا وقاسيا فإنه سوف يقودك إلى المبدأ الذي نقول به » . لقد إكتشفنا هذا المبدأ من الشك الكلي ، وهذا النهج هو ما يميز مناقشتنا السابقة . لأسس الأخلاق ، إن القول بأن الإنسان العادى ، أو القديس أو النبي الملهم ، أو الشاعر العظيم ، أو حتى القارئ نفسه ، التبريرات التي قال بها الأخلاقيون ، تقترب أو تتشابه في طبيعتها تلك . فإذا كنا قد وفقنا التبريرات التي قال بها الأخلاقيون ، تقترب أو تتشابه في طبيعتها تلك . فإذا كنا قد وفقنا الخيرية لقد اكشتفنا طبيعة الإرادة الكلية المطلقة ، من التساؤل والبحث في دلالة وقيمة كل الخيرية لقد اكشتفنا طبيعة الإرادة الكلية المطلقة ، من التساؤل والبحث في دلالة وقيمة كل الخرية لقد اكشتفنا طبيعة الإرادة الكلية المطلقة ، من التساؤل والبحث في دلالة وقيمة كل الخرية القد الفرية .

ولكى يصبح منتلنا الأعلى عاملا في العالم ، لابد أن يحل لنا بعض المشكلات الأخلاقية الملموسة ، التي تزعج الإنسان بالفعل ، بل ويجب أن تهتم مناقشتنا الحالية

ببعض نتائج المبدأ الأخلاقى العام ، لأن فلسفة الدين ، فى بحثها عن مثل أعلى الحياة ، لا ترغب فى مثل مجرد إنما ترغب فى مثل مرشد قادر على التوجيه فما العمل الذى يطالبنا به المبدأ الخلقى ؟

وريما ، وكما هو واضح ، يمكن أن ننظر المبدأ بطريقتين فإذا كنا نعنى بالبصيرة الخلقية ما قد عرض فى الفصل السابق ، وبالأخص ، التبصر بحقيقة وجود الإرادات الواعية الأخرى بجانب إرائتى ، مع الإدراك الكامل لهذه الحقيقة ، فإنه يمكن تصور المبدأ الخلقى ، يقول لكل منا و احصل على البصيرة الخلقية وحافظ عليها بوصفها خبرة ، وأبذل أقصى ما تستطيع لنقل هذه الخبرة إلى الآخرين . ومن جهة أخرى ، وبنفس القدر ، يمكن تصور أن المبدأ الخلقي يقول لنا : أفعل ما تمليه عليك البصيرة الخلقية ، وكما قد شرحنا من قبل ، عنما تستطيع توحيد ذاتك مع كل الإرادات المتعارضة التي تتعامل معها ، عليك أن تسلك طبقا لما تمليه عليك الإرادة الكلية التي قد تكونت لديك لذلك فهناك فئتان من الواجبات الإنسانية ، الأولى صورية موقتة ، والثانية دائمة . ولكي نبين التطبيقات العملية لمبيئنا الأخلاقي ، علينا أن نتناول هاتين الفئتين من الواجبات بالشرح والتوضيح .

-1-

وتضم الفئة الأولى الواجبات التى تتعلق بالتربية الأخلاقية لجيلنا . فقد كنا ومازلنا كائنات ناقصة عمياء . فإذا كانت هناك فرصة ، لأن يسلك كل فرد منا ، و يكون مستعدا السلوك ، طبقا لما تمليه البصيرة الخلقية ، فإن هذه الفرصة أفضل من الناحية الأخلاقية عن أى حالات أخرى لذلك فإن المطلب الأول الذي تأمرنا به البصيرة الخلقية بمجرد اكتشافنا لها : هو أن نعمل على زيادة عدد من يمتلكون البصيرة . وهذا بالطبع مطلب يتصف بالصورية ونو طبيعة مؤقتة . والمسألة هنا تصور إنسانا أعمى يحيا وسط مجموعة من العميان وقد استطاع فجأة ، وبصورة سحرية ، أن يغتسل في نافورة سحرية وأن يمصل على القدرة على الإبصار المرة الأولى بأقضل صورها وقوتها وكمالها . فيحدث نفسه قائلا : « كم عظيمة هذه الحاسة الجديدة ! (هذه أول مرة يبصر فيها) ، ولكن لأى غاية يجب أن استخدمها ؟ . أولا يجب أن أستعين بها في إرشاد الآخرين من العميان إلى النافورة ، فيغسلون عيونهم ، حتى يمكنهم رؤية هذا العالم الرائع » ، ولكن قد يعترض

معترض فيقول ، إذا كان الاستخدام الوحيد الرؤية هو نقل هذه القدرة على الإبصار للآخرين في فائدة القدرة نفسها فلا يمكن أن تكون الغاية الوحيدة للرؤية هي مساعدة الآخرين على الرؤية ، وإلا فما الخير الذي يصيبه كل من تتبع نفس القاعدة وسلك نفس السلوك؟ . الإجابة واضحة : د عندما نحصل جميعا أو يحصل معظمنا على القدرة على الإبصار ، نستطيع أن نستخدمها في تحقيق أغراض أخرى . ولكن لأن هذه القدرة تعتبر أفضل القدرات على تحقيق هذه الغايات الأخرى ، فإن أفضل استخدام مؤقت لها ، لا بكون في استخدامها لتحقيق هذه الغايات ، وإنما بذل مزيد من الوقت في محاولة زيادة عدد من يمتلكونها وعندما يتم تحقيق ذلك ، يمكن البدء في استخدام القدرة في تحقيق غايات أخرى ، . وهكذا يمكن تشبيه هذه الحالة المفترضة التي يتم فيها الحصول المفاجئ على حاسة جديدة ، تحقق قدرة جديدة في لحظة واحدة بطريقة إكتساب البصيرة الخلقية . والحقيقة أنه لا يمكن أن يكون الهدف النهائي للحياة ، هو مجرينشر القدرة على إبراك الارادات التي تحيا حولنا، وإنما يجب على الأقل أن تؤسس طريقة العمل التي تحقق انسجام أفضل بين الارادات هكذا يظهر أمامنا واجب محدد ، وإن كان مؤقتا وأوليا . لأنه لا يمكن تحقيق الانسجام ، ولو بصورة جزئية ، ولا يمكن تطوير النشاط الإنساني الأخلاقي ، ولو كان تطورا ناقصا ، حتى يحصل عدد كبير من الناس ، على أول مطلب أساس الوعى الأخلاقي ، وهو القدرة على رؤية وقائع الحياة الإنسانية كما هي كائنة بالفعل . فمادام الإنسان ، مسجوبنا في إرائته الفرنية ، فإنه لا يمارس الخيرية عن مقصد ووعى واضح بها ، وإن كان قد يمارسها بصورة غريزية . الأمر الذي يجعله يعتمد على التقاليد التي غالبا ما تكون غامضة وعلى الضمير الذي غالبا ما يكون متميزا وقاسيا وعلى إيمان غامض وعلى العاطفة التي تعد أسوأ أنواع وسائل الإرشاد ، وإذاكان ما يفعله خبرا أو شيرا ، فإن الملكة المستولة عن أفعاله لا يمكن ومنفها بأنها ملكة أخلاقية أصيلة لذلك تعد البصيرة الخلقية المطلب الأولى الأساسي ، لتحقيق الغايات الأخلاقية للإنسانية ، على الأقل في جانبها الصورى ، بوصفها قدرة أو ( ملكة) إنسانية ويوصفها خبرة حيانية وعندما يكتسب عدد كبير من الناس هذه البصيرة ، وتلك القدرة ، فإنه يمكن الأخذ بالواجبات العملية والمحسوسة ، وحتى يحين ذلك الوقت ، فإن الهدف الأكبر ، يجب أن يكون هذا الهدف الصورى المؤقت ، وهو نشر البصيرة الخلقية بين الناس ، وبذلك يتمهد الطريق لمعرفة الخير الأعلى ، وإذا ما عرضنا الموضوع بصورة أخرى ، فيمكن أن نقول ،

أن البصيرة الخلقية ، بإصرارها على الحاجة لإنسجام كل الإرادات الإنسانية ، تبين لنا ، أنه مهما كان خير الإنسان الأعلى ، فإننا لا نحققه فرادى ، لأنه يتضمن الانسجام ، فلا يمكن إذن أن يحصل أى منا على الخير الأعلى وحده ، أو منفردا ، فإنما يتعاون الناس للحصول على الخير ، أو يفقدون الأمل في تحقيقه . لذلك يعتبر الحس الإجتماعي ، والقدره على العمل الجماعي ، مع إدراك واضح لأسجاب ذلك العمل باعتباره أول الحاجات الإنسانية ، لا يكمن في الخير الذي قد يحصلون عليه ، وإنما يكمن في كيف يحصلون عليه ، وإنما يكمن

ونستطيع الآن البحث عن القاعدة الحياتية التي يمكن أن يقدمها لنا هذا الواجب والتي تتمثل في الأمر الأول الذي يطالب الفرد بنشر البصيرة الخلقية في حياته وبين الناس . وبذلك لا تصبح النتيجة المباشرة لهذا الواجب أن يسعى الفرد لتحقيق سعادته أو سعادة غيره من الناس . حقيقة قد يكون مطلوبا منه تحقيق السعادة سواء لنفسه أو للآخرين ، ولكن ليس بوصفها غاية بل وسيلة ، خصوصا بالنسبة الحالة الراهنة العالم فاليوم ليس يوم سعادة ، بل يوم عمل ، ولا تعد السعادة جزءا من هذا العمل ، إلا إذا كان هذا العمل يسعى لزيادة ونشر وتقوية البصيرة الطقية . وهنا يصبح لدينا المعيار العملى لإختيار وحسم كل التساؤلات المتعلقة بمدى صحة أو خطأ منهب اللذة . ويعد هذا المنهب أحد النتائج الترتبة على الفهم الناقص البصيرة الخلقية . وينبثق هذا المذهب من الاعتقاد في محبة الناس السعادة . وبإبراك ذلك ، يقول فيلسوف السعادة العامة ، عليك أن تسعد الناس قدر إمكانك . ولكن لا يمثل المذهب بالطبع الحقيقة المباشرة للعصر الراهن ، بصرف النظر عن تحقق أو عدم تحقق السعادة في المستقبل لأن العمل على زيادة السعادة في الحاضر ، يعنى زيادة العمى الخلقي الناس ، أو جهلهم بمبادئ الأخلاق إذ تميل بعض أنواع السعادة ، إلى افقادنا القدرة على التبصر ، مثلما وضحنا في فصل سابق . وإذا لم يشعر الفرد بتجرية وبواقعية بحقيقة الصراع بين الإرادات في هذا العالم ،، فإنه لا يستطيع الحصول علي البصيرة الخلقية . ولما كان الخير الأعلى للإنسانية ، لا يمكن تحققه ، إلا إذا أصبحت البصيرة الخلقية متحققة بصورة عملية ، فإن كل أنواع السعادة التي تحجب هذه البصيرة ، تعتبر من الشرور ، التي يجب علينا التخلص منها . وتصبح كل الخبرات التي تساعد علي زيادة قوة البصيرة الخلقية وإن كانت مؤلة ، خبرات خيرة للإنسان ، وإذا لم يكن لدينا خبرات أخرى تؤدى إلى تحقيق هذا الغرض ، إلا الخبرات المؤلة ، فإن من واجبنا في تلك الحالة زيادة حدة هذه الآلام .

ومع ذلك نكتشف سريعا عند دراستنا الخبرات العاطفية وفي ضوء معرفتنا بطبيعة الإنسان ، أن هناك حدا القدرة التعليمية الأخلاقية الألم ومن جهة أخرى ، هناك الكثير من الخبرات السارة التى تفيد البصيرة الخلقية ، وذلك إما بمساعنتها مباشرة ، أو في إعداد الإنسان الحصول عليها . ولئن كنا قد رفضنا ما يسمى بالإساس العلمى للأخلاق ، لأنه يؤسس الوجوب علي وقائع مادية جافة ، فإنه يمكننا الآن العودة إلي العلم ، لمساعنتا في عملنا ، لأن كوننا قد حدينا المقصود بالوجوب ، أو واجبنا ، فإننا أصبحنا نتعامل مع الأخلاق التطبيقية ، ونسأل عن كيف يمكن الحصول على هذه البصيرة الخلقية . ويجب على علم النفس مساعنتنا في ذلك الموضوع قد إمكانه وهنا تفيذ الاقتراحات التي قدمها على علم النفس مساعنتنا في ذلك الموضوع قد إمكانه وهنا تفيذ الاقتراحات التي قدمها ولئن كنا نرفض تماما تصور أن "سبنسر" أو أي معلم آخر قد وضع يده أو حتى لمس المشكلة الأخلاقية الإساسية إذ لقد بدا "سبنسر" مثل الطفل ، يجهل وجود مثل هذه المشكلة على الأطلاق ، إلا أننا سعداء أن نكتشف أن "سبنسر" ، عندما قد قبل بدون برهان ، تصورا أساسيا صحيحا إلي حد ما ، عن المثل الأعلي الحياة ، قد ساهم في حل برهان ، تصورا أساسيا صحيحا إلي حد ما ، عن المثل الأعلي الحياة ، قد ساهم في حل مشكلة الأخلاق التطبيقية التي ندرسها الآن . فلقد أمدنا ببعض المقترحات المعقولة لتحقيق هذا المثل الأعلى .

ويظهر الإصرار على قيمة السعادة ، بوصفها مؤشرا على زيادة الحياة الصحية لن يتمتع بها ، ثم الإستمرار في هذا الإصرار مادامت السعادة تؤدي إلي الصحة والكفاحة ، ومادامت الكفاءة مطلبا ضروريا لأخلاق عملية مقبولة ، فلابد أن يكون هناك دائما فرض أخلاقي مسبق لقيمة السعادة ، ولكل ما يزيد منها . ويعتبر مذهب "سبنسر" إذا ما فهم بصورة محددة ، نتيجة مفيدة ونافعة لما قد أمدنا به علم النفس . ولئن كان سبنسر قد أطال دون داع للإطالة ، فإنه كان محقا في احتجاجه على الزهاد ، الذين يرون أن الأنسان المثالي يجب أن يكون فقيرا كسولا لا يهتم بالحياة والكفاءة ، ومنعزلا عن الحياة ، الأمر الذي يؤدي إلى اعتلال صحته ، ويالتالي إلى أن يصبح أنانيا . فإن كان ذلك هو ما نعرفه معرفة علمية ، فإنه يعد بلا شك أمرا حسنا ، أن نجده معرفضا بوضوح في مقالة أخلاقة .

ولكن ما النتيجة ؟ . أتعتبر السعادة الغاية الوحيدة للحياة ، إن الإنسان التعيس يصبح مخلوقا مريضا ، لا فائدة منه ، وخطرا على المجتمع ؟ . الحقيقة أن سبب ذلك لا يكمن في غياب السعادة ، بل في ضرورة حصول الفرد على البصيرة الخلقية ، وكفاعته في نشرها فالكفاءة في تحقيق الفايات الخلقية تعد مطلبا أساسيا ، وإن كانت السعادة ضرورية ، فإنها لا تكون ألا مجرد وسيلة ، وليست غاية في حد ذاتها . اذلك نقول عليك أن تسعى لتحقيق السعادة للناس ، مادامت سعانتهم ، تساعد على اكسابهم البصيرة الخلقية حقيقة ، وكما يبين لنا النفس قدرة الإنسان على تحقيق الخير ترتبط بعدة أمور منها ، تمتعه بالصحة ، واعتقاد أنه يحتل مكانه الصحيح في العالم ، ويقدر من الأصدقاء ويعض أنواع السعادة . وعندما ينكر الزاهد مثل هذه الأمور ، فإنه يكاد يمنع نمو البصيرة الخلقية لدى الناس ، بحرمانهم من العوامل النفسية التي تساعد على تكوينها ، والحقيقة كل ذلك صحيح ، ولكن يجب ألا يساء تفسيره . إن المجتمع الذي يتمتع أفراده بالبصيرة الطقية ، لا تظهر السعادة فيه ، إلا يوصفها وسيلة لفاية أبعد وأكبر . فإذا حاولنا إسعاد جيراننا ، وتخلصيهم من مصائبهم ، وتحسين أوضاعهم بصورة عامة ، فإننا لا يجب أن نفعل ذلك ، بوصفه هنفا لحياتنا ، وإنما بوصفنا نشارك في مسرحية كبيرة الحياة الإنسانية ، يحكم هدفها البعيد كل فصولها وتفاصيلها. يجب أن يخاطب " السامري" الخبر الذي يمد يد المساعدة لأحد الفقراء نفسه قائلا د حقيقة أني أسعى لمساعدة هذا الرجل لإدراكي حاجته . ولكن يجب أن تكون غايتي أبعد من ذلك . فذلك الرجل لا يحيا وحده ، وإنما هو فرد في جماعة . ولا يكون هدفي من مساعدته . مجرد تحقيق سعادته الفردية ، وإنما هدفي أن أحقق بهذه المساعدة ، وبكل أفعالي ، انسجام النوع الإنساني . فلست غايتي تحقيق سعايته ، وتركه لحال سبيله ، بل أمل من أن أكون بتلك المساعدة أساعد على نمو وانتشار البصيرة الخلقية » . لذلك بصرف النظر عن سخرية " شوينهور " من فشته ، فإن "فشته" كان محقا في قوله أنَّ علينا ألا نعامل الإنسان بوصفه فردا ، وإنما بوصفه آداة لتحقيق وخيمة القانون . لذلك يحق لنا ، بل وواجب علينا ، بالنسبة لجيلنا الحاضر ، أن نسعى لتحقيق السعادة ، إذا كان المقصود بها الكفاءة الأخلاقية ، ونشر البصيرة الخلقية.

واذلك يصبح من واجبنا وبالمثل زيادة الألم ، إذا كان الألم الوسيلة الأفضل لتكوين البصيرة الخلقية ، ولا يكون واجبنا في العصر الحاضر ، أن نقلل من الألم لمجرد أنه ألم في حد ذاته . وهنا ، علينا أن نعتمد مرة أخرى على علم النفس . فالآلام التي تنمى

البصيرة الظقية متعددة وغير محددة ، ولم يعرف منها إلا القليل . ومن المفيد حقا أن يبذل علماء النفس مزيدا من الجهد لمعرفة مدى أهمية القوى الظقية للآلم . بل إن ذلك واجب العلماء في المستقبل . عموما تستطيع القول : إن الزهاد قد بالغوا في كثرة أنواع الآلم . ولا ينمي هذا النوع من والألم الجسدي يمثل نوعا من القسوة ، على الأقل لمعظم الناس . ولا ينمي هذا النوع من الألم البصيرة الخلقية ، إلا إذا تمت الاستفادة من الخبرة الجسدية المؤلة في معرفة معاناة الآخرين ، ولا تكمن قيمة هذه الخبرة المؤلة في إثارة عاطفة التعاطف ، التي سبق نقدها ، بل تكمن في مدنا بالوسائل التي نستطيع إجراء تقويم مجرد لمقدار الشر الكامن في الألم الجسدي . لأن ذلك يمكننا من إدراك قوة الإرادة التي نسعي التخلص منه ، ومن احترام وتقدير هذه الإرادة والواقع تمننا الطبيعة أن بخبرات مادية مؤلة ، تكفي لإدراكنا الآلام التي يشعر به المرء من أنواع العقاب المختلفة ، لا تؤدي إلى تحقيق هدفنا العظيم ، وتذل النفس الإنسانية تهينها .

ويختلف الوضع بالنسبة لآلام عقلية معينة . فكل تلك الآلام التي يشعر الفرد بها والتي يستطيع بها أن يدرك عالم الحياة العظيم من حوله ، تعد شرورا ضرورية . ولابد من اقتناعه ، بأن الإرادة الكلية تحتل مكانا في باطنه . لذلك وبدون التفكير في زيادة أو تقليل مقدار البؤس الإنساني ، نجد أنفسنا نعترض على الثقة العمياء بالنفس والاستغراق الذاتي والأنانية ، ولذلك يعد من الصواب أن نسخر من كل متكبر غير واع بغبائه ، وأن ننتقد كل المغرورين مهما كان مقدار الألم الذي قد يسببه ذلك لهم . وأن نشعر بمتعة مستحقة عندما يسقط المتكبر ، وأن يكتشف المغرور أنه لا قيمة له ، وأنه لا شي . ولهذا السبب ، لا نميل إلى إعطاء الطفل قيمة أكبر مما يستحق ، وبقلل من غروره ، بالرغم من إنراكنا لمدى إحساسه بالألم وبجرح كبريائه . وفي جميع الأحوال ، لا يجب التقليل من الآلام التي تقلل الغرور. ويعتبر النقد الصادق الصحيح واجبا، حتى وإن كان يسبب ألما للفرد الموجه له النقد فهذا الفرد يكون غافلا عن حياة الآخر ، لأنه مستغرق في ذاته وإذا كان من الضروري التقليل من قيمته ، حتى ينتبه لحياة الآخر ، فأنت ملزم بالقيام بذلك ، حتى وإن كان نقدك يسبب ألما نفسيا له ويشعره بأنه لا يساوى شيئا . لأن النقد الذي ندافع عنه ، ليس ذلك النوع من النقد ، الذي يحقق نوعا من الرضا الذاتي للناقد ، وإنما ذلك النقد الذي يقف حائلا أمام كل أنواع الرضا الذاتي التي تحجب البصيرة . فلئن كان الإنسان يشعر بالرضا الذاتي من إحساسه بالراحة ، أو بعد تناول الطعام ، أو في صحبة

الأصدقاء ، فإنه من الواجب عليه أن يكره هذا النوع من الرضا ، الذى يحجب البصيرة الخلقية ، أو يعلى من شأن إرداته فوق الإرادة الكلية ، فيكتفى بنصف العمل بدلا من إنجازه كله ، فكل ذلك يزيد من الزهو والغرور الباطل . فإذا ما خلصنى النقد من غرورى ، وإن الناقد بالرغم من قسوته ، يعد من أفضل أصدقائى . وربما الباطل النقد إلى تعاستى ، وإلي بؤسى إلا أننى أصبح أداة تسعى إلى تحقيق غايتها وتقوية ونشر البصيرة الخلقية . قد يكون البؤس سقوطا وشرا فى حد ذاته مادامت إرادتى البائسة ، إلى تحقيق تكافح انهيار غرورها ويؤسها فى عزلتها ، ولكنه يظل خيرا نسبيا ، مادام طريقى للحصول على البصيرة الخلقية واضحا . إن كل الشرور يجب النظر إليها بنفس الطريقة . وبالتالى يضيق نطاق التطبيق العملى للمبدأ النفعى لخيرية اللذة ، فى حياة يتم تقويمها اليوم فى ضوء هذه المعايير .

- r -

ولكن أيعد مذهب اللذة مذهبا صحيحا ، إذا ما طبق في عالم تحققت فيه البصيرة ، واكتسب كل أفراده البصيرة الخلقية ؟ وإذا بحثنا عن أرقى أنواع النشاط الإنسانى التى تتصف بالنوام ، والتى يمارسها الإنسان بعد التحرر من الأنانية ، أفتكون سعادة المجموع هي الغاية البعيدة لأفعال هذا المجتمع الغيرى ؟ .

يلاحظ أن هناك بعض أنماط النشاط الإنسانى ، التى يمكن وصفها بالغيرية والتى يمكن اعتبارها لمحات أو علامات على نوع الحياة المستقبلية ، التى يمكن أن يتمتع بها أفراد مجتمع البصيرة الخلقية . ويعد الفن والعلم والفلسفة أنماطا لتلك الحياة . ورغم أن مثل هذه النشاطات ما تزال تشكل جانبا محدودا وتمثل نسبة ضئيلة ، من نماذج العمل الجماعى للإنسانية ، ولا تؤثر تأثيرا أساسيا في تشكيل الحاجات الخلقية في الحالة الراهنة ، فإن هذه النشاطات ، قد باتت بالفعل من أرقى أنواع النشاط في حياتنا ولكن السؤال الآن ، استمد تلك النشاطات قيمتها هذه من مقدار السعادة التى تحققها الناس أم من شئ آخر ؟ . إن الإجابة عن هذا السؤال تستلزم منا ، دراسة تعريف النوع الثانى من الواجبات الدائمة .

لنفرض أن الهدف الأولي والمؤقت للسلوك الإنساني قد تحقق ، واكتسب كل الناس البصيرة الخلقية ، فما الأعمال التي قد تدفعهم هذه البصيرة للقيام بها ؟ قد يشعر صاحب مذهب اللذة هنا ، بنوع من التشفي ، وينتقم من إهمالنا له ، وعدم الأخذ بنصحيته . وربما يقول " لقد نحيت آرائي جانبا ، بوصفها لا تحقق إشباعا مباشرا للحاجات الخلقية الملحة . ولكي يتم تحقيق هذا الشرط الصوري للانسجام بين الناس وجهت النصح لفيلسوف الأخلاق أن يوجه كل مجهوداته لتحقيق سعادة البشرية بالحالة المفترضة ، فقد تم تحقيق الغاية العظيمة ، واكتسب الناس الأخلاقية . ومن الطبيعي لا يبقى أمامهم ما يفعلونه ، إلا أن يحصلوا على السعادة قدر الإمكان . وهكذا تثبت صحة أفكاري ، والقواعد التي نصحت بها . ويصبح الفرد المثالي هو من يبحث عن تحقيق أكبر قدر من السعادة ، أو تحصيل السعادة القصوي والمثالية .

الواقع أن هذا الفيلسوف متفائل جدا . وقد يكون لأفكاره عن المرحلة أو الحالة الأرقى قيمتها ، ولكنها تظل أفكارا غير محددة ، على الأقل في جانب واحد ، فعندما تتحدث عن أن كل الناس المثاليين ، في الحالة المثالية ، يشعرون جميعا بالسعادة ، فإنه لم يوضح ماذا يقصد بالإنسان الفرد على الإطلاق كيف تكون العلاقة بين السعادة الفردية وسعادة الآخرين ؟ . إن ما يؤكده صاحب منهب اللذة في الحالة المثالية ، يتحقق الانسجام والسعادة الكل ، ولكنه لا يرى أو يذكر الصعوبات التي يتضمنها تعريف الحالة أو المرحلة المثالية ويزعم ببساطة أنه في هذه المرحلة المثالية ، هو أنه يكون خير المجتمع ، فيارة عن المجموع الكلي لعدد الأفراد السعداء في المجتمع ولذلك يفترض أنه في هذه الحالة المثالية يصبح الفرد قادرا على القول بأنه سعيد ، وبالتالي كل من حولي ، يشعرون بالسعادة والحقيقة أن مفهوم الحالة أو المرحلة المثالية التي تشعر فيها كل النفوس الفردية ، بعد مفهوما المنفصلة بالسعادة والمدية ، ويصبح الخير ما هو إلا مجموع السعادة الفردية ، يعد مفهوما عنينا إعادة فحص هذا المفهوم بعناية .

إذا ما وضع إنسان ما نصب عينه هدف تحقيق السعادة الفرنية ، كما يطلب صاحب المذهب اللذى فى الحالة المثلى المفترضة ، أفيستطيع تحقيق هذا الهدف ؟ يفترض الفيلسوف اللذى أن الحد الأخلاقي الوحيد الذي يمنع السعادة الشخصية ، يتمثل في المطلب الأخلاقي للغيرية ، الذي ، لا يحق للإنسان ، طبقا له ، أن يسعى لتحقيق سعائته الخاصة على بؤس الآخرين ، وعندما تصل الإنسانية للحالة المثلى ، حيث يكتسب الجميع

المزاج الخلقى ويساعد كل فرد الآخر ، ويحصل كل منهم علي السعادة ، فإن هذا الحد أو المناع الخلقى يختفى . ولذا يعتقد اللذى أن القانون الأعلى هو الذي يطالب كل فرد بأن يحصل على أقصى درجات السعادة . ويدرك اللذى السعادة هنا ، يمعنى مجموع الحالات السعيدة التي يتمتع بها الأفراد ولذلك لابد أن يسعى كل فرد من أجل تحقيق متعته ، ولكن بطريقة لا تحرم الآخرين من متعهم . والسؤال الذي نفترضه هو هنا ، ألا يوجد هناك أي حد أو مانع آخر أمام بحث هذا الفرد عن سعادته ؟ ، ألا يكون المثل الأعلى السعادة الفردية ، مثلا مستحيلا ، وليس فقط بسبب أن الأفراد في الحالة العادية ينقصهم الانسجام ، وفي الحالة المثلى يظل هناك تناقص داخلي وعائق باطنى يمنع الفرد من تحقيق هذا المثل الأعلى ؟ ، ألا تمثل البصيرة الخلقية عائقا وترفض هذا المثل الأعلى ؟ على العموم هناك الكثير من الأسباب المعروفة ، التي تبرر مثل هذه السؤال . ولئن كانت هذه الأسباب لا تبرهن بذاتها على وجود تناقض في تصور السعادة الفردية ، فإنها على الأقل توحى بوجود مثل هذا التناقض الذاتي .

فأولا: توجد لدينا الحقيقة التجريبية القديمة القائلة بأن السعادة الفردية لم يتم تحقيقها من قبل أى فرد على الإطلاق، مادام يفكر فيها. فالإنسان السعيد يجب أن يكون قادرا على أن يقول أنا سعيد. ولكنه دائما ما يقصد أنه كان سعيدا، لأن التفكير اللحظى في السعادة، يتداخل في معظم الحالات مع السعادة ذاتها. وبلك صعوبة داخلية معروفة، وتعترض دائما اعتبارا السعادة الفربية هي الغاية النهائية للحياة ولن نتوقف طويلا عن هذه الصعوبة، إذا قد نالت حظها من المناقشة، ولن نبالغ في أهميتها. ولكننا نعتبرها أول ما ينبه إلى وجود تناقض داخلي في المثل الأعلى اللذي للحياة بوجود صراع أكثر عمقا من مجرد الصراع بين الأنانية والفيرية.

وثانيا: نلاحظ أننا عندما يقوم شخص برسم صورة للحالة المثلى للحياة الإنسانية وبخاصة مثل تلك الصورة التى رسمها لنا صاحب منهب اللذة ، نشعر بنوع من اللامبالاة ، وبعدم أهمية المسألة كلها . وبتلك نتيجة غريبة وغير متوقعة . فقد جعلنا صنع السلام ، وتحقيق الانسجام بين الأفراد الغاية القريبة للحياة ، ومع ذلك عندما يتم تصور هذا الانسجام الذى صوره لنا الفيلسوف اللذى في صورة المجتمع المسالم الذى يسعى كل فرد من أفراده إلى السعادة ، فإننا نصاب سريعا بخيبة الأمل ، ونشعر بالاستخفاف ، وبتفاهة تصور مثل هذه الجماعة المسالمة السعيدة . إن سعادة هذه الجماعة ، لن تكون أكثر من مجرد ضحكات لأصوات سعيدة ، مثل تلك التي يسمعها رجل يتناول طعامه ، في وقت متأخر من الليل في أحد أركان بهو فندق ، تصادف مروره به أثناء سفره . فلا تعنيه في شي ،

ومجرد أصوات مختلطة ، وضحكات لا معنى لها فى هذا الوقت المتأخر من الليل . ومن يبالى أكان أصحاب هذه الكروش الممتلئة هناك يعتقدون أنهم سعداء أم لا ؟ . حقيقة ، يبدو أن هناك نوعا من الإنسجام الذى يمكن إدراكه بصورة عامة بينهم وريما يستمتع الفرد منهم ، إذا كان واحدا منهم أو مشاركا لهم . ولكن من يقف موقف الملاحظ ، ريما لا يرى فى هذه الكتلة المتجمعة من السعادة الفردية المثل الأعلى أو مثال المثل فى الحياة .

إن شعورا كهذا الذي وصفناه ، يصيب كل مطلع علي وصف سبنسر المجتمع المثالي . ولم ينج من الإحساس به كل من تأمل وفحص التصورات التقليدية الجنة ، وحاول إجراء دراسة نقدية متأملة لصور السعادة التي يكثر الحديث عنها هناك . ولقد عرض الأستاذ "وليم جيمس" هذه الاعتراضات التي يمكن أن توجه لمثل هذا الوصف ، في صور وجمل مختصرة في كتاب عن "إشكالية الحتمية (١) ونكتفي بنقلها ، لأننا لن نأتي بأقضل منها :

« من المؤكد أن كل فرد منا قد مرت عليه لحظات شعر فيها بالتعجب من التناقض الغريب لطبيعتنا الخلقية . فعلي الرغم من السعي إلي تحقيق الخير الخارجي ، وانتهاؤها ، فإن تحقيقه ، يبدو كما لو كان فيه موتها وانتهاؤها . لماذا يثير أي تصور الجنة أو اليوتوبيا ، في الأرض كان أو في السماء ، الملل من هذه النرفانا أو الهروب ؟ . إن الرداء الأبيض ، وعزف آله الهارب في مدارس الآحاد ، ومائدة الشاى الفخمة التي صورها سبنسر في مبادى الأخلاق بوصفها المربود النهائي للتقدم ، أمور تشبه مواقف وآراء الأغبياء والمغفلين في سنذاجتها وبساطتها ولئن كتا نعاني في حياتنا الراهنة من تلك الفوضي من الآراء والخرافات ، والنجاحات والفشل والأمال والمخاوف ، والأقراح والأحزان ، وبالتالي نتطلع لتلك الصور التي رسمها سبنسر ، فإننا لا نشعر إلا بالملل الذي يملأ صدورنا . إن طبيعتنا القلقة المتصارعة صاحبة الخاق الطيب والشرير والتي عبر عنها "رمبرانت" في طبيعتنا القواتع ، إلا الفراغ والبلاهة ، فلا تتمتع بها ولا تفهمها . فإذا كان ذلك كل لوحاته فجمعت بين النور والظلمة الفاتحة والغامضة ، لا ترى في هذه الصور الباهتة ، وكنيمة انتصارنا ، فإننا نقول : إذا كانت الأجيال الإنسانية قد عانت ، ويذل الأنبياء جهودهم واستشهدوا من أجل نجاح وتشكيل جيل من المخلوقات التافهة السعيدة ، الذي يحيون حياتهم دون أحزان ومشكلات ، مكونين نمونجا فريدا في التاريخ ، لم يظهر الذي يحيون حياتهم دون أحزان ومشكلات ، مكونين نمونجا فريدا في التاريخ ، لم يظهر الذي يحيون حياتهم دون أحزان ومشكلات ، مكونين نمونجا فريدا في التاريخ ، لم يظهر

Unitarian Reoiew for September, 1884.

فى أى مرحلة من مراحلة ، فلماذا لا يكون من الأفضل خسارة المعركة بدلا من الانتصار فيها ، أو بمعنى آخر ، لماذا لا يسدل الستار قبل إتمام المسرحية ، فلا يقدم الفصل الآخير ، حتى يمكن الحفاظ على قيمة عمل فنى بدأ جادا هادفا رضيا ، من أى ينتهى نهاية تافهة مخيبة الأمال .

ولا يقتصر إحساسنا بمثل هذه المشاعر في هذه الحالات فقط ، وإنما قد نشعر بها حتى بالنسبة الصورة المثالية الحياة السعيدة التي رسمها لنا "شيلي" في الفصل الأخير من مسرحة "برومثيوس ، حقيقة هناك معان عميقة المثال النبيل عند شلي ، لأنه يعلن بوضوح ، أن مثله الأعلي الحقيقي هو الإنسان وليس الناس » أو كما عبر عنه في موضع آخر بقوله :

د روح واحد غير منقسم يحوى نفوسا كثيرة ، تكمن

طبيعته في تحكمه الإلهي في ذاته

حيث تنساب إليه كل الأشياء ، مثلما تصب الأنهار في البحر » .

وعندما يقول ذلك ، فإنه يذهب بعيدا عن المذهب اللذى ، إلا أن هناك بعض العناصر الغامضة فى مذهبه ، والتى لا تعد كافية لتأكيد بعده عن المذهب اللذى كلية . حقيقة يمكن القول : إن تلك العناصر تعد متسقة مع آرائنا ، في حالة نجاح المذهب اللذى فى إقناعنا بعباراته السامية عن اللذة ، كما فعل "شلى" ، إلا أننا عندما نرى الشاعر يمجد اللذة الفريية فى نهاية المشهد ، نصاب بخيبة الأمل ، فنهاية المأساة تافهة ولا تتسق مع البداية .

وعندما ننظر إلى العالم الذى تصوره بداية القصيدة ، نشعر الوهلة الأولى بأنه عالم مرعب محزن كثيب تغلفه الخطيئة القاسية ، ولكن سرعان ما تبدأ الصورة فى التحسن حتى أثناء ارتكاب الخطيئة ، فهناك المنظر الرائع للعملاق المعنب ، وحلاوة الحب الدافى الذى أرقه ، ويشعر الإنسان بوجود عظمة إلهية فوق الطاغية نفسه ، لا تعانى من أفعاله السيئة ، فالعالم الذى تحى بتحيا فيهه هذه الأشياء ، ويشعر الإنسان فيه بوجود عظمة إلهية فوق الطاغية نفسه ، لا تعانى من أفعاله السيئة فالعالم الذى تحيا فيه هذه الأشياء الهية فوق الطاغية نفسه ، لا تعانى من أفعاله السيئة فالعالم الذى تحيا فيه هذه الأشياء ليس عالما لا يطاق . فتأتى النفوس التى تغنى لبرومتيوس المكروب ، عن الأفعال الخالدة

التى تمت على الأرض ، والأفكار العظيمة والعواطف السامية . لقد ولدت كل هذه الأشياء من الصراع ، واحتلت مكانها وسط أهوال سيطرة الطاغية وطغيانه . حقيقية لا يعتبر هذا العالم عالما كاملا ، ويحتاج الإنسان إلى قبس من نور مثل الذي حصل عليه برومثيوس ، حتى تينبا بانتصار الإرادة الخبرة في النهاية ، ولكنه يدرك في نفس الوقت أن هذه الأفعال والمساعي العظيمة الخير ، وهذا الولاء الأصيل والمحبة والبطولة ، يجب ألا تختفي من هذا العالم الذي قد يتحقق . وعندما ينتصر برومثيوس ويحصل على حريته ، يجب ألا نهمل هذه الأشياء ، مثلما نهمل الأواني والأدوات القديمة يجب المحافظة على روحها وحياتها ، بوصفها عنصرا في الحياة الأعلى المستقبل . فإن كانوا قد استحقوا ، فلابد من وجوبهم إلى الأبد .

وأما القيمة الحقيقية لعالمنا هذا الذي مازال مملوءا بالشر ، فإننا قد نعرف عنها شيئا مما حدثنا عنه ، "يموجورهن" . فحقيقة ليس لدى هذا الكائن الغامض ، فلسفة دينية محددة ، يعرضها لنا . وعندما سئل من أسيا وبابثيا ، كان يجيب أسئلتهما البسيطة الواضحة بإجابات غامضة ، إلا أن ما يقوله لنا عن أن الحقيقة العميقة ، لا يمكن تصورها ، أمر يجعلنا نشعر ، بأن هذا العالم المملوء بالمصائب والشرور ، ليس خاليا من دلالة آلهية ، مهما كانت صورة العالم المرئى في طل حكم "جويتر" ، فإن حقيقة الأشياء تحيا في عالم الأمل والمحبة ، حيث يكون الإله الحق فهناك روح خيرة أبدية ، تسرى وتحيا فوق الكل . واكتشاف كل ذلك في وسط الشرور ، اكتشاف القيمة الحياة الحقة ، ولعدم عبثيتها .

ولكن ماذا يحدث بعدئد ؟ . يجيب "شلى" ، أو طبقا لتصوره ، بأن الصدفة التى تحكم العالم ، تحدث الثورة ، ويقنف بزيوس فى الهاوية . ولكن ما الحياة العظيمة الرائعة التى قد تبدأ الآن ؟ . وعندما تنكشف الحقيقة العميقة التى كانت كامنة وسط وتحت أهوال ومصائب حكم الطاغية ، فما هى اللغة التى يتم التعبير بها عن أمجاد هذه الرؤية السعيدة ؟ لقد أرهفنا السمع ، وأحسسنا بخيبة الأمل لقد سمعنا أن "برومثيوس" قد نهض من قاع العذاب ، ثم فكر فى الحصول على كهف هادئ ، يقضى فيه المرء وقتا طويلا ويستمتع بالراحة وبصحبة أمرأة جميلة . فهناك يمكث المرء ، ويجمع الزهور ، ويحكى القصص ، ويغنى الأغانى ، ويضحك ويبكى ، وتمضى الساعات وتنساب هارية . ولكن ماذا يحدث لباقي العالم ؟ أه ، العالم ، أنه يصبح ببساطة مجرد مسرح لمثل هذه المتع الفربية ؟ فلكل

فرد كهفه وزهوره ورفاقه وأحباؤه . فهكذا يكون كل شئ . فليس هناك نظام ، فقط مجرد صحبة طبية ، ومتم جزئية مسلية .

لقد شعر شلى أن ذلك لا يمكن أن يكون كل شئ . فأضاف الفصل الأخير من المسرحية وترك لنا صورة غامضة عن حياة المحبة . حيث يشعر العالم كله بالحياة ، وتشارك الروح الكلية في أنشودة الانتصار . فتشعر كل الكائنات والمجودات ، بالباعث الجبيد نحو الانسجام التام ، وبأن نوعا آخرا من الوجود ، قد ينبثق من إتحادها ووحيتها ، نوع أعلى من وجودها ، لا يتحدث فيه الفرد عن نفسه أو غيره حديثًا منفصلا ، فليس هناك ، أنت وأنا بل هناك روح واحد غير منقسم ، يحيا في عدة نفوس » وتنساب فيه الأشياء بعضها إلى بعض ، وتصب فيه مثلما تصب الأنهار في البحر » . فتنخل في حياة ذات قيمة متِّعاليَّة مفَّارِقة ، ومهمة أبدية مستمرة ، تخدم هدفا يصعب علينا نحن الفنانين أن ندركه إدراكا واضحا ويلاحظ هنا أن الشاعر يبتعد كثيرا عن المذهب اللذي ، بالرغم من تعبيراته الشعرية عن المتعة والغبطة . فجاء التصور في النهاية غير متسق ومتناقضا فنجد كل النفوس الفردية المستقلة ، والحياة الأعلى للروح الكلى المنتشر في كل شي ، تتمتع بالحرية والمحبة ، ولم يوضح لنا الشاعر كيف تكون العلاقة الفعلية من تلك النفوس وحياة الروح الأعلى . أهكذا أصبح العالم كله يشعر بالسعادة ، لأن الطاغية لم يعد يتدخل في متع الناس ، ولم يعد يمنع أحدا من جمع الورود ؟ أو أن المصدر الوحيد لتلك السعادة ، تخلق الناس بخلق العطاء فيهب كل منهم كل شيئ لجاره ؟ أو أن المصدر المقيقي لهذا الكمال ، يكمن وأن هذه النفوس قد تحررت من الكراهية ، وياتت لا تشعر فقط بحريتها ، وإنما بوجود غاية أعلى لحياة كلية ؟ : لقد ألم شلى لنا ، ولكنه لم يجعلنا نشعر بالنتيجة الحقيقية فدائما ما نجد لدى شلى نظرة طفواية بريئة ، ترى أن الكراهية بين الناس ، هي الشر الوحيد ، وما الخير إلا وجود الرحمة الكلية ، أو نوع من الشفقة العامة . وإنَّن كان ذلك يمثل بداية البصيرة الكلية ، فإنه لا يمكن القول بأن ذلك هو التعبير الكامل عنها إذ يبدو كما لو كان الخير ، يفقد قيمته إلا إذا هناك شئ وراءه أو يمكن أن يتحقق منه ! أو لن يكون هناك أي قيمة لهذه الوحدة الحياتية ، إلا إذا كان هناك ؛ عمل ما يجب أن ينجز بعد تحقق هذه الوحدة! أو أن البصيرة الخلقية لا يجب أن تكشف عن وجود أي حقيقة عميقة وراء لحظاتها الأولى!

ويستطيع المرء توقع ما وصلنا إليه بعد نقدنا ومناقشتنا لمشكلة شلى فلقد بات ، واضحا الآن أن البصيرة الخلقية لابد أن تكتمل ، وإلا تفقد قيمتها . فإذا كانت البصيرة

الخلقية ، تطلب منا جميعا ، أن نسلك بوصفنا كائنا واحدا واستطعنا تحقيق ذلك الشعور ، فإنه لا يحق لنا الاكتفاء به التوقف عنده ، ولابد من تجاوزه . وعلينا أن نسال ما الذي يجب أن يفعله هذا الكائن الواحد ، بعد أن جعلت البصيرة كل الأفراد إرادة واحدة ؟ ولقد بدأنا نرى ، كما وضح عند نقينا المذهب اللذي ، أن غاية هذه الإرادة الكلية ، لا يمكن أن تكون مجرد الدعوة إلي فصل الأفراد بعضهم عن بعض مرة أخرى . بل لقد بدت لنا مسالة النفوس السعيدة الملولة ، مسالة تافهة الفهم العام ، بسبب أننا نشعر بضرورة الفهم الواضح الحقيقة ، وخصوصا أن الإرادة الكلية البصيرة الخلقية ، يجب أن تسعى المعي ألى تحقيق غاية أو وحدة عضوية إيجابية أعلى من كل النفوس المنفصلة ، وأن تبعى نجعل الروح الواحد غير المنقسم « مثلنا الأعلى . ولا يمكن أن يكون المثل الأعلي لهذا الروح ، تحقيق سعادة كل فرد على حدة أو مجرد تحريرنا من الكراهية ، وإنما يجب أن يكون شيئا أعلى منا جميعا ، وإيجابيا .

والحقيقة ان يكون في مقدرونا اتخاذ هذه الخطوة إذا كنا قد اتخننا نهجا آخر غير ذلك النهج أو تلك الطريقة التى اتبعناها . فمثلا يهتم شعورنا بالتعاطف بموضوع فردى واحد لتعاطفنا . والتعاطف مع كل الناس يعنى تمنى السعادة لكل منهم ، وحسب تصوره لها . ولكننا رفضنا مثل هذا التعاطف الوجدانى . وقلنا : إن وقائع الحياة ، تبين لنا أن هناك صراعا بين الإرادات ، وإدراك وجود مثل هذا الصراع ، يعني إدراك عدم تمييز إرادة عن الأخرى ، بسبب شعورنا بالاستقلال أو العزلة . إن هذا الإدراك هو الشك الخلقي ذاته ، الذى يعد الخطوة الضرورية الأولى على طريق البصيرة الخلقية الحقة . والشك الخلقي يعنى إدراك هذا الصراع ثم بعد تأمل في الموضوع ، اكشتفنا أن هذا الإدراك ، يعنى وجود إرادة حقيقية لدينا ، تؤخذ هذه الإرادات المدركة في وحدة واحدة ، وتطلب وتسعى وجود إرادة حقيقية لدينا ، تؤخذ هذه الإرادات المدركة في وحدة واحدة ، وتطلب وتسعى عبارة عن تطوير لطبيعة الإرادة الكلية . تقول هذه الإرادة لكل إرادة فردية د عليك أن عبيرة من تطوير لطبيعة أخرى ، دع كل إرادة فردية تسلك ، كما أو كانت كائنا واحدا ، يضم في ذاته ، كل الإرادات الأخرى . لذلك لا تطلب الإرادة الكلية ، الرضا والإشباع يضم في ذاته ، كل الإرادات الأخرى . لذلك لا تطلب الإرادة الكلية ، الرضا والإشباع يضم في ذاته ، كل الإرادات الأخرى . لذلك لا تطلب الإرادة الكلية ، الرضا والإشباع يضم في ذاته ، كل الإرادات الأخرى . لذلك لا تطلب الإرادة الكلية ، الرضا والإشباع

الوجدانى لكل فرد على حدة ، بل تطلب الوحدة العضوية للحياة . وهى وحدة يسعى عالمنا لتحقيقها ، إذا كان الواقع التجريبى ، بالفعل عبارة عن تحقق لذات الواحد ، التى تتطلبه الإرادة الكلية على أية حال لم يعد هذا الذات الواحد يرغب فى تقسيم نفسه إلى نفوس تجريبية جزئية فردية ، مثلما لا يرغب فى أن ينصب نفسه ، كائنا فرديا ساميا مستقلا تنحنى له الرؤوس ويطاع بوصفه الحاكم الأعلى . إنه يتطلب حياة كل النفوس الفردية المستقلة ، وتحقيق الوحدة التى ترغب فيها كل ذات فردية مستقلة لنفسها . إن هذا الأنا يهدف إلى أكثر أنواع الحياة تنظيما ، ولم يعد هذا الهدف مجرد سعى إلى تحقيق الإنسجام ، بل هدف إيجابى يتطلب التنظيم الكامل للحياة .

- r -

ولقد واجه المذهب اللذى والنفعى أو أى مذهب على شاكلتهما رفضا عمليا ، وإن كان هذا الرفض قد أخذ صورة أخرى غير تلك التى تم عرض أسبابها . فكل من حاول تحقيق المثل الأعلى للفردية ، سواء تمثل فى تحقيق السعادة ، أو الرضا عن النفس ، أو أقتصر على الفرد ذاته ، أو أمتد إلي آخرين غيره ، إكتشف أنه كلما تمسك بهذا المثل الأعلى ، وبذل الكثير لتحقيقه ، شعر بتفاهة ذلك المثل الأعلى ، وعقمه ، فإذا كان هناك إشباع أو رضا نفسى حقيقى فمن المؤكد أنه لا يتحقق لأى إنسان على هذه الأرض ولا يكون سبب ذلك عدم قبول نظام الأشياء فى العالم ، أو وجود تناقض وفوضى في عالم الأشياء ، بل وجود تناقضات داخلية فى مفهوم الذات الإنسانية الكاملة نفسها . فدعنا نذكر أنفسنا بيعض هذه التناقضات .

لا يصبح لمذهب اللذة أى معني ، إلا إذا كان وجود الذات الإنسانية الراضية ممكنا من الناحية المنطقية . إن المثل الأعلى لهذا المذهب بكل تشعباته ، لا يخلو من عنصر واحد أساس ، يتمثل فى مطلبه بتحقيق الرضا والإشباع النوات الإنسانية ، وتحقيق كل ما يرغبونه لأنفسهم . لذلك يجب أن يؤكد هذا المذهب ، على أن ما يرغب فيه الإنسان ، يحقق سعادته ورضاه ، فإذا كان فى مقدروك من الناحية المادية ، أن تحقق له كل ما يرغب فيه لنفسه ، تكون قد حققت غايته . ولكن إذا كان كل ذلك وهما ، ولا يرغب الفرد حقيقة فى رضاه الذاتي فقط ويرغب شيئا أكثر من ذلك شيئا لا يتحقق فى مجرد الرضا الذاتى ، ولا يمكن الحصول عليه عندئذ لا يصبح المذهب اللذي معبرا عن حقيقة الحياة . ودائما ما نشعر

بهذه الخبرات المتعارضة في حياتنا الخاصة . فنجد نفوسنا المحدودة ترغب في شيء ما ، وعندما تحصل عليه لا تشعر بالرضا الذاتي على الإطلاق ، بل قد تشعر بفقدان ذاتها . لذلك لا يمكن أن تكون غاية الحياة ، غاية لدية على الإطلاق ، أو مجرد تحقيق اللذه النهائية . لأنه إذا اكتسبنا البصيرة الخلقية ، لا نستطيع أن نرغب في حصول كل ذات ، على أكبر قدر ممكن من اللذات المنفصلة ، بينما في الحقيقة ، لا تسعى أي ذات من هذه النفوس إلى مجرد مجموعة من الاشباعات الذاتية كهذه ، وإنما تسعى إلى شئ وأخر ، لا يمكن تحقيقه أو الحصول عليه في صورة أي نوع من أنواع الإشباع الذاتي المنفصل .

وربما يتسامل القارئ عن البرهان على هذا التناقض الذاتى الرغبة ، الذى : إن كل النفوس الإنسانية تعانى منه . والحقيقة أن البرهان يمكن فى الواقعة العامة التى تبين أن شعور الفرد بحياته الفردية ، يعني وعبه بوجود قيد محزن . ودائما ما يلاحظ كل فرد منا ، هذا القيد أو الحد المحزن عند الآخرين أولا . وتعبر المعرفة به عن نفسها فى النقد الشخصى . فإذا قمنا بعرض الموضوع أولا فى صورته السانجة ، نلاحظ أن الشخص الملتزم بالمبدأ اللذى فى حياته ، ويمحاولة الحصول على أكبر قدر من الإشباع ، لا يشعر بالإعجاب ، تجاه الشخص الذى يتظاهر بأنه قد حقق الرضا لنفسه ، وإنما بقدر كبير من الاحتقار . إذ يرى الإنسان أنه شخص مقيد بقيود خطيرة ، ويشعر بالكمالات التى ليست لدى الآخر وحينئذ يحتقر إعجاب الفرد الآخر بنفسه ، لأنه ببساطة ، إعجاب يقوم على الوهم . وتجده يحدث نفسه قائلا إذا إستطاع أن يرى نفسه ، كما يراه الآخرون ، لا يمكن أن يشعر بالرضا الذاتى » . ولذا يبدو أن النقد ، يهدم مبدأ اللذة . فإذا كان على الفرد ألا يكون راضيا عن نفسه لأنه ينقصه بعض بعض الكمالات فإن الفكر القائل بأن الذات تبلغ غايتها إذا حققت الرضا النفسى الداخلى ، يتم التخلى عنه لذلك لا يحق الفرد اللذى ، أن ينتقد الإنسان السعيد ، النفسى الداخلى ، يتم التخلى عنه لذلك لا يحق الفرد اللذى ، أن ينتقد الإنسان السعيد ، النفسى الداخلى ، يتم التخلى عنه لذلك لا يحق الفرد اللذى ، أن ينتقد الإنسان السعيد ،

ولكن لا يمكن أن يحدث ذلك ، فالكل يشعر ، أن هذا الرجل لم يصل إلى الغاية الحقة . وبالرغم من أن هذا الشعور في حد ذاته ، لا يثبت شيئا ، إلا أنه يُعدُ بعد الإشارة

الأولى لدى كثير من الناس إلى وجود حقيقة أعمق . وعلى أية حال ، سريعا ما تنفذ هذه الحقيقة إلى القلب ، فعندما يشرع فرد آخر في توجيه النقد بدوره إلى ، أكون قد مكثت منقبضا ، وحدثت نفسى قائلا ، أيتها النفس كم أنت سعيدة » ثم يجئ من يقول لى أنت أحمق » وأشير إلى النقض الكبير في سلوكى ، أو في خلقى ، أو في معرفتي فباتت لدى الآن خبرة غريبة بمجموعة من الأهواء المتقلبة . لقد سبب لى هذا الناقد ألما فظيعا . وربما أشعر بالكراهية نحوه ، ولكن عندما أفكر وأعيد التفكير فيما قاله ، أشعر بصواب نقده أن هذا القيد الكبير موجود بالفعل ولا أستطيع التخلص منه ، ولذلك ليس أمامي إلا الشعور بالمعاناة من وجوده . فإذا لم يكشف الناقد الحقيقة أمامي ، لظللت سعيدا . ولكن بعد أن تظهر الحقيقة ، فإن من العبث التفكير في العودة لحالة البراءة الأولى التي كنت عليها قبل هذه المعرفة .. فأن أحمق وجاهل بالفعل ، وكيف أهرب من ذاتى ؟ خللت عليها قبل هذه المعرفة .. فأنا أحمق وجاهل بالفعل ، وكيف أهرب من ذاتى ؟ خللت باللأسف على سعادتي المفقودة ، في الاقتناع بهذا الكمال الوهمي .

أحقا لا أستطيع العودة إلى الجهل وإلى الوهم السعيد بقيمتى وسعادتى مرة أخرى ؟ . من المؤكد أن ذلك في استطاعتى . وما على إلا تملق ذاتى ، وصب اللعنات على هذا الذاقد ، والحديث عن غيرته وغبائه ، وما هى إلا فترة قصيرة من الزمان ، حتى أعود لحالتى الأولى ، حالة الجهل والبراءة . فأتسى النقد ، وأشعر بالسعادة والرضا . ولكن مرة أخرى ، قد تثور ذاتى الواعية على هذه الخديعة . فالنقيصة موجودة ، وأعلمها تماما . أخرى ، قد تثور ذاتى الواعية على هذه الخديعة . فالنقيصة موجودة ، وأعلمها تماما . أيمكن لجهلى أن يقضى عليها ويمحوها ؟ . فلئن كان الشعور بهذه النقيضة ، أمرا سيئا ، فإن تصور استمرارى في الحياة ، دون معرفتها ، يعد أكثر سوءا . ولئن بدت حالتي الأولى من البراءة تثير الشفقة ، فإنها تزيد الآن بالفعل من إحساس بالألم ، الذي كان من المكن أن أتجنبه إذا كنت قد شعرت به في هذه الحالة الأولى . وأرتعش كلما تنكرت كيف كنت وسط هذا الإعجاب الذاتي ، أحمق طيلة الوقت ، ولا أعرف الناس على حقيقتهم . ولذلك وبالرغم من الألم الذي شعرت به من هذا الكشف ، أشعر شعورا دفينا ، بأني لا أرغب في العودة إلى حالة الجهل الأولى ، بالرغم من السعادة التي كنت أشعرها هناك . أرغب في العودة ، واكني استطعت الهروب منها . عرفت نقيصتى ، وفضلت تناول فاقد كانت جنة الحمقى ، ولكني استطعت الهروب منها . عرفت نقيصتى ، وفضلت تناول شار المعرفة ، والطرد من هذه الجنة ، ولئن كنت أحيا حالة من التناقض . وتتعنب نفسي فاقد كانت جنة الحمقى ، ولكني استطعت ألهروب منها . عرفت نقيصتى ، وقضلت تناول

الحساسة الحمقاء ، فإننى أفضل الألم والمعاناة ، وأحتقر فكرة الهروب بالوهم أو بالنسيان أو بأى وسيلة أخرى ، ولا أقبل بأقل من التخلص من هذه النقيصة والتغلب عليها . بل وأدرك ذلك تماما وأصر عليه ، حتى إذا أدى التخلص من هذه النقيصة إلى تدمير ذاتى . ومن الأفضل معايشة احتقارى لذاتى ، والشعور باحتقار الآخرين ، عن العودة اسعادة الحمقى . أو إذا كانت معرفة حقيقتى ، يصاحبها الإحساس بالفناء ، فمن الأفضل مواجهة الموت ، عن الحياة في الجهل الخادع أه ، كم أشعر بتعاستى ، فهل من مخلص ؟

أبكون ذلك مجرد انفعال وجداني ، أم أنه نوع من الفكر والتيمير ؟ . المقبقة ، بالرغم من أنه ما يزال فكرا ناقصا ، فإنه يعد صورة من صور البصيرة الخلقية . إن الآلام التي نتجت من الشعور بالإعجاب الذاتي تعد في الحقيقة نوعا من الأعجاب الذاتي نفسه أو من الغرور ، الذي سبق أن احتقرته النفس ، ولكن فقط من خلال هذا الألم ، يستطيع الناس تجاوز الفردية وغرور الإحساس بالتقرد . لأن هذا الحب الذاتي المجروح ، الذي يرفض المداراة ، بالعودة إلى أوهامه القديمة يشبه ما قد وضحه أدم سمت من قبل ، عبارة عن تعبير وجداني ينتج من وضع أنفسنا في وضع من يقومون بتوجيه النقد لنا فنرى معيوبنا وحدودنا التي يرونها . وتوحد إرداننا نفسها بإرائتهم ، لأننا ندرك وجود هذه الإرادة ، وإذلك عنهما نشاركهم إحتقارهم ، نبرك بصورة جزئية ، ونشارك في الإرادة الكلية التي تعرف كل الحدود الفربية وترفضها . ونشعر شعورا مباشرا ، ونلاحظ بصورة علمية ، حقيقة وجود قاض عادل فوقنا جميعا ، لا يشعر بالرضا من سعاداتنا الفربية المنعزلة فقط ، بل يطالبنا بتحطيم كل الحواجز والحدود الفردية وإذلك نصبح من الناحية العملية أبعد عن المذهب اللذي بل ونكون قد تجاوزناه إذ نرى أنه مادمنا نحن ضعفاء في نظرة كل منا للآخر ، فإننا يجب أن نكون أُضل من ذلك أمام الله . لذلك تجد أن المثل الأطي ، الذي يجب أن نسعى إليه في حياتنا ، أن نحيا حياة لا يحتقر فيها كل منا الآخر ، ولا يقلل من شأن الآخرين ، لم تعد مثل هذه الحياة ، حياة النفوس الفرئية المستقلة التي يحصر كل فرد فيها نفسه في شأنه ، وإنما حياة تفقد فيها الذات نفسها ، في وحدة أعلى لكل النفوس الواعية.

وريما يبدو هذا المقصود أو المفهوم ، بعد كل ما عرفناه ، مفهوما ذاتيا ، واكنه مفهوم عملى

ومفيد في حياتنا اليومية ، فنقبنا قيود الآخرين ومطلبنا منهم التخلص من هذه القيود والتضحية بسعادتهم ، حتى يمكن إزالتها ، ربما يبدو مطلبا ذاتيا في البداية ، أو صورة من صور النقد العاطفي ، ولكن عندما تدور الدائرة علينا ، ونشعر بمرارة النقد ، ونرى قيوبنا وحدوبنا ، التي عشنا طويلا مقيدين بها . نكره أنفسنا بسببها ، ونرفض الهروب من الألم بالنسيان لهذه النقيصة ، إننا ننتقل من هذا النقد الذاتي إلى شئ أعلى ، فنقبل بحزن وألم وجهة نظر من يقف معارضا لنا من الخارج ، ننتهي إلى قبول مطالب الإرادة الكلية . فإذا كانت هناك إرادة تقبل في وعي أو عقل واحد كل الإرادات المنفصلة ، فإنها لن ترغب قبول حدود أو نواقص كتلك التي نشعر بها وإنما تكون بمثابة الناقد المطلق لنا ، وفي الوقت نفسه الذات المسئول عن تحقيق الانسجام بيننا . فتمزق وتحطم الحدود والفواصل الفربية ، مثلما يزيل العمران الجبيد الغابات والأحراش القديمة ، تطلب توحدنا في روح واحد ، وأن تتصف هذه الوحدة بالكمال . ولكن إذا نظرنا إلى هذه الإرادة الكلية ، في روح واحد ، وأن تتصف هذه الوحدة بالكمال . ولكن إذا نظرنا إلى هذه الإرادة الكلية ، في روح واحد ، وأن تتصف هذه الوحدة بالكمال . ولكن إذا نظرنا إلى لفظة حاضرة أو بنفس نظرتنا إلى المذهب اللذي ، الذي تقوم دورته الدموية على الحالات الفربية المنفصلة ، مستقبلية من لحظات حياتنا . وندرك أيضا مدى رغبتنا في التدمير الذاتي ، مادمنا قد عرفنا ، أن الإعجاب الذاتي يعني غياب الكمال .

- £ -

بعد هذه الفكرة العامة عن النتائج الأخلاقية للمذهب الفردى ، دعنا ندرس بعض صوره بشئ من التفصيل . والمذهب الفردى ، إذا نظر إليه ، بوصفه الاتجاه الذى يرى المثل الأعلى للحياة ، هو الفرد السعيد المستقل لا يكون إلا الاتجاه المعبر عن أصحاب الميول الطبيعية ، النين يعتقدون أن السعادة موجودة بالفعل بوصفها مقياسا إنسانيا عادلا . فيتمتع الأطفال ومن يفكرون تفكيرهم من الرجال ، بأتانية أو ذاتية بريئة ، أو عندما يسلكون سلوكا غيريا ، يكون مثلهم الأعلى أن يصبح الآخرون مثلهم . فنجدهم يشكلون مفهوما عن الحياة أشبه بمفهوم سمع به كاتب هذه السطور ، من أحد رفاق دراسته ، النين اعتركوا الحياة ، وأستطاعوا الحصول على النفوذ والثروة . فكان حديث الرجل مع كاتب هذه السطور حديث الأصنقاء حول الموضوعات المختلفة ، التي غالبا ما

يتحدث بها الشباب . وعندما بسأله عن وجهة نظرة فى الحياة بعد خبرته بها . أجابه بصورة واضحة ومحددة كعادته دائما ، بقوله : إن الحياة السعيدة تكمن فى قدرتك على مساعدة الأصدقاء ، وهزيمة الأعداء والخصوم » . ولئن كانت الفكرة قديمة ، وتعرض لها بسقراط فى مناقشة مفهوم العدالة ، مع السوفسطائين ، فإن الصديق المتحدث لا تشغله تلك الحوارات السقراطية ، ولا يعتبرها ضمن الموضوعات المستحقة التفكير . على أية حال ويالرغم من ذلك ، تمتاز الإجابة بالصراحة ، وتضع بوضوح الإعتقاد فى وجود مجتمع يالمعنى والناجحين ويهزم الخصوم والفاشلين ، على قمة الأهداف التى يجب السعى إليها . وتلك بالفعل الفردية التى يجب أن يؤمن بها الإنسان الناجح محدود التأمل ، الذى يقسم العالم إلى قسمين ، من معه ومن ليس معه ، أو مثل الأبقار ، التى تدر اللبن والعقيمة . وبالطبع لن يعانى فرد كهذا معاناة فاوست » عندما قال « إن البغضاء تستهوينا مثلما تستهوينا الملكية » إذا كانت لفرد كهذا ، بصيرة خلقية ، فإنها تعد فى تلك المرحلة بصيرة ناقصة . إنه يسعى فقط لتنمية ذاته من خلال الآخرين الذين يطلق عليهم أسم بصيرة ناقصة . أنا الذين ، لا يتعرف على ذاته فى وجودهم ، فإنهم الأعداء أو الخصوم .

وقد لا يستطيع معظم الناس تصقيق هذه الصورة من صور المنهب الفردي . فيقضون معظم فترات حياتهم مصابين بخيبة الأمل واليئس . فلم تستطع الذات تحقيق رغباتها في الاستقلال المثالي ، ووقف العالم العنيد حائلا أمام رغباتنا . وشعرنا بضعف قدراتنا ، وتفاهة خططنا . وكان على الذات البائسة والمهزومة ، أن تبحث لها عن مهرب ، ويذلك نلاحظ أن الفردية ، دائما ما نكون لها صورة أخرى غير تلك الصورة التي عهمناها . فنحاول أن نحقق في داخلنا ما رفض العالم الخارجي تحقيقه ، وما لم نستطع تحقيقه في الخارج . ففي داخلنا تتمتع أفكارنا بالحرية ، وتتحرر مشاعرنا ، من سطوة العالم وماديته التي لا يمكنه من إدراك مشاعرنا وأفكارنا في الخارج فدعنا نحقق في باطننا ما لم نستطيع تحقيقه . فدعنا نستمد من نواتنا ، مالم نستطيع الحصول عليه من الخارج . دعنا نتجح في الداخل ، بالرغم من فشلنا في الخارج فننجح ونكتمل في الداخل ، حتى لو فشلنا في الخارج . ويذلك وبالرغم من سوء الحظ ، نستطيع التخلص من قسوة العالم ، ونحقق النجاح الذاتي .

ولا حاجة بنا لتنكير القارئ بالتطور الكبير الذى حققه هذا النمط من المذهب الفردى فى ذلك الاتجاه . والألب مملوء بنماذج التحقق الذاتى الداخلي ، التى سعى إليها من واجه صعوبة تحقيقها فى الخارج . ويعتبر من على شاكلة هاملت وفاوست ، وكثير من القديسين وأصحاب الحركات الدينية نماذج مألوفة لنا على مثل هذا النوع من المذهب الفردى . ولقد عرضنا في فصل سابق ، المذهب الفردى الرومانسى ، ولم نتعرض لتفصيلات عنه ، وإنما يكفينا أن نوضح فى هذا المقام ، أن كل نماذج هذا الإتجاه تنقسم إلى فئتين تمثلان الفردية العاطفية والفردية البطولية . وهى نفس صور الأنانية النبيلة التى تدافع عنها المذاهب اللذية . وهى عن مجهودات لإيجاد الذات الكامل والسعيد . وأذلك فإن فشل هذه المجهودات ، يعنى فشل كل من المذهب الفردى ومذهب اللذة .

لقد سبق أن رأينا ، كيف كان معيار الكمال ، الذي حدده المذهب الفردي العاطفي ، معيارا غير مستقر وكيف كان التغيير جوهر حياته . وتعترف الذات العاطفية ، بأن العالم لا يستطيع فهمها ، أو قبولها ، ولكنها تصر على أن هذا الإهمال يتأتى من أن العالم ، لا يستطيع أن يقدر قوة وجمال الحياة العاطفية الباطنية ، واذلك يكون مثلها الأعلى ، متمثلا في الإخلاص الثقافة الروح الجميل ، وفي تحقيق استقلال هذا الروح عن كل جوانب الحياة فدع كل ذات تحقق لنفسها الخلاص وليس هناك اعتراض على خلاصها ، ولكن عليها أن تدرك أنها لابد أن تحيا بعد الخلاص ، حياتها المستقلة ، داخل مشاعرها الخاصة والمنفصلة في عالم اللذات العليا . ولئن كانت مثل هذه الحياة تثير اهتمام فيلسوف الأخلاق ، فإنه ، لا يكون مقتنعا اقتناعا حقيقا بمثلهم الأعلى ، بل وغالبا ما يؤدى رفضه المباشر والصريح لهذا المثل الأعلى ، إلى أن تواجه هذه الذات الجميلة الصساسة نفسها ، وترى تفاهة وسخافة سعيها إلى هذه الأوهام الذاتية ، وكيف تبدو هذه الحياة الباسمة من المتع والمساعى الداخلية العميقة ، حياة تافهة ولا قيمة لها ، لكل من ينظر إليها من الخارج نظرة حيائية ، حيث لا يرى فيها إلا أوهاما ونفاقا . والحقيقة دائما ما نتنكر قصة القرد الذي وضع نيله في الماء المغلى ، حتى يشعر بطبيعة وقيمة فن الطبخ ، كلما رأيت هذا الفيلسوف المثالي الذاتي العاطفي - فعليك أن تجعله يضحك من القلب مرة أو مرتين ، ويدرك مدى ضحالة ثقافته . فيسأل نفسه قائلا . لماذا يحتل شعورى هذه القيمة ؟ ثم يستقيظ ، فيكتشف أن منله الأعلى ، ليس إلا حلما مزعجا ، وأن خبرته لا قيمة لها ، لأنها نتاج فكرة الخاص ومن صنع أوهامه . إن فاوست اكتشف هذا ، وكذلك يستطع كل إنسان عاقل . والسبب الحقيقى لعدم قدرة حصول « مفستوليس » على روح فاوست ، أن فاوست استطاع إدراك حيلته ملتدمير الذات . إن العاطفى متقلب المزاج ، يكون تابعا الشيطان ، ولا حاجة لتوقيبع عقد معه . يحملق في كل مرآة تصادفه ، ويندب الحظ ، الذي جعله يتحرك بسرعة في هذا العالم ، يهمس لنفسه دائما ويدون إنقطاع أن السكون أفضل شئ » ولذلك يظل ملعونا إلى الأبد من قبل البصيرة الخلقية ، إلا إذا أنقنته معجزة الفضل . والجدير بالذكر ، أن هناك واحدا أو اثنين من كتاب القصة في هذا البلد ، قد حققا شهرة من القصص العاطفية عن الحياة الجامعية التي لا تكشف فقط عن ضيق الأفق ، بل والروح المقيتة . فريما قد يتوب هؤلاء المؤلون الصغار ، قبل فوات الأوان .

وتعتبر الصورة الضخمة أو العملاقة للمذهب الفردى ، أقل خطرا على الأخلاق ، وأن كانت أعلى في القيمة . وسريعا ما تبرز صورة برومثيوس فى أذهاننا ، عندما نفكر في هذه النظرة للحياة إذ يعتبر برومثيوس المثل الأول للعملقة ، والتي لا توجد طريقة أفضل لوصف روحها ، من تسميتها بدعة برومثيوس ، بوصفها أفضل البدع الأخلاقية وآخرها .

فإذا كان العالم لا يضمن الك الحرية الخارجية ، وتؤمن بقداسة وعظمة الحياة الداخلية للعواطف السعيدة . وتحتقرها لدى الآخرين ، وترى أن البصيرة الظقية لا تستطيع الموافقة على مثل هذا الإنفصال الذاتى عندك . أو عندهم . فلابد أن تبحث عن صورة أخرى ، تحقق بها نموك الذاتى . لابد أن تكون شيئا ما . ولم لا تكون بطلا ؟ فمن المكن أن يكون المثل الأعلى ، عبارة عن عالم من النفوس الشجاعة ، التى ترى كما لها فى حرية الفعل . ولئن كان برومثيوس قد أعطى لهذا المثل الأعلى قيمة خاصة ، بسبب أنه كان يتحدى زيوس نفسه ، فإن المثل الأعلى هو نفسه في صورة متواضعة إلى حد ما ، يوجد لدى الكثير من الناس ، الذين يتمتعون بسعادة محدودة ، ولكنهم يتحلون بقدر كبير من الطاقة ، لا يعرفون الكثير من الشعر ، فحياتهم موفورة بالعمل والصحة ، ولا وقت لديهم العواطف ، وبالرغم من عدم معرفتهم لإسم برومثيوس ، ولأعماله ، فإنهم يعرفون معنى صراع الإنسان في هذا العالم . لا يهتم أي منهم بآراء الآخرين ، فلا حكم فوق حكم الله أو ضميره ولا يحيا حياة القداسة ، وإن كان يتحلى بدماثة الظق . ويمكن القول : إنه أو ضميره ولا يحيا حياة القداسة ، وإن كان يتحلى بدماثة الظق . ويمكن القول : إنه

ينتمى إلى جيل إخيل ، يؤمن بأبدية الصراع مع الشر . يحترم الآخرين . ويسعى لفعل الخير ، ولكنه يعتقد أن إكساب الناس الشجاعة مثله ، يعد أفضل الواجبات التى يجب أن يلتزم بها ويعتبر الذات النشيط الوحيد الذى لا يقهر ، أفضل أنواع الكمال أو مثال المثل ولا يتصور أن البصيرة الخلقية ، يمكن أن تنهب أكثر من الموافقة على هذه الحياة .

ولقد كان هناك الكثير من الصورة المختلفة لمنهب العملقة . فالبونية كما نعرف ، منهب مؤسس كلية على إنكار الذات والتحكم في رغباتها ومع ذلك ، وبنوع غريب من الجدل الظفي ، تعد البونية العملاقة ، وتستطيع أن تجد في النصيحة البونية التي وردت سوتانياتا » (١) واحدة من أفضل صور اعترافات العمالقة .

- « اترك العصا ، ولا تؤذ أحدا من المخلوقات ، ولا ترغب في صديق أو ابن ، وعش وحيدا مثل وحيد القرن »
- « إن من يصادق الآخرين ، ويتودد إليهم ويحبهم ، لا يخل حبه من الألم ، وإذا كان البؤس مواود المحبة ، فليعش الإنسان وحيدا مثل وحيد القرن »
- « إن من يفقد ذاته في الصداقة ورفقة من يثق بهم ، فعليه أن يدرك خطر هذه الصداقة ، وليحى وحيدا مثل وحيد القرن »
- « لتكن علاقة الفرد مع أطفاله وزوجه ، مثل أغصان شجرة البامبو ، تتشابك وتتعانق ، ولكن لا يعلق بها شئ ، فأقضل حياة ، أن تحيا مثل وحيد القرن »
- « مثل حيوان طليق في الغابة ، يبحث عن طعامه وقتما يشاء ، يحيا الإنسان العاقل فقط من أجل إشباع رغباته ، ويحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- « مثلما يشعر الزهاد بالتعاسة ، يشعر الأزواج بها في بيوتهم ، فعليك ألا تهتم كثيرا بأطفال غيرك ، وتحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
  - « إذا كان الفرد رفيق ، عاقل حكيم ، وتشاركا في النجاة من الأخطار ، فليحي معه سعيدا » .

Max Muller 's Sared Books The East , Vol . X. , Part ii. , P . 6

- « ولكن إذا لم يجد هذا الرفيق العاقل الحكيم ، فعليه أن يحيا حياة ملك هجر مملكته ، ويحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- « عندما ترى سوارين من النهب اللامع ، اللذين صنعهما صائغ ماهر ، يحتكان ويتضاريان مع بعضهما مع بعض ، عندما يلتقيان حول معصم واحد ، أقليس من الأفضل أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- د إذا ما تعلقت بإنسان آخر ، وفكرت فيما سوف تناله من توبيخ وإهانة ، أو ليس من الأفضل أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- « إذا كنت قد تغلبت على البرد والحر ، والجوع والعطش ، والربح والشمس الحارقة ، أفلا تستطيع أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- « إن من لا يعبد ذاته ولا يبحث عن متعة أو لذة أو سعادة في العالم ولا يلهث وراء مطالب الحياة وزخرفها ، ولا ينطق إلا بالحق ، دعه يحيا وحيدا مثل وحيد القرن » .
- « مثلما استطاع الفيل الضخم القوى ، أن يترك القطيع يحيا سعيدا في الغابة ، عليك أيضا أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن » .
- « إن العلاقة تقلل من السعادة ، والارتباط يقلل من المتعة ، ويزيد من الألم ، فالعلاقة أو الرابطة مثل سنارة صيد السمك ، والإنسان العاقل الحكيم ، عليه أن يحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- « عليك أن تمزق العلاقات ، وتتخلص من الروابط والقيود مثلما تتخلص السمكة في الماء من الشبكة ، ولا تنظر إلى الوراء وتشبه بالنار في الحريق ، لا تشتعل في الأشياء المحترقة من قبل ، فتخلص من الروابط وعش وحيدا مثل وحيد القرن »
  - « إذا تأملت الوجود ، وشاهدت بؤس الحياة فعليك أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن »
- إن التخلص من الرغبة ، لا يحتاج إلى الحمق ، بل إلى الحرص والتعلم والثقة بالنفس ورباطة الجأش والقوة والقدرة ، ليحيا وحيدا مثل وحيد القرن »

« مثل الأسد لا يرتعش في النزال ، والريح لا تمنعه الشباك ، والزهر لا يعلق به الماء ، علك أن تصا وحيدا مثل وحيد القرن »

« مثلما يه زم الأسد الحيوانات ، ويختال منتصرا ، كما أو كان ملكا على الحيوانات ويزهو بنفسه فكل شئ ملكه ، وكل مكان مسكنه ، عليك أن تحيا وحيدا مثل وحيد القرن »

« إن المجتمع ما هو إلا مجموعة يخدم بعضها بعضا ، كل من أجل مصلحته ، فمن الصعب وجود صداقة نقية ، أو أصدقاء دون مصالح ومنافع ، فلا يعرف الإنسان إلا مصلحته الخاصة ومكسبه ، لذلك ، دع الإنسان يحيا وحيدا مثل وحيد القرن »

وعندما يتأمل الفرد المثل الأعلى لهذا المنهب الفردى البطولى في صورته النقية والخالية من أي متع حسية ، ومع ذلك يعد معبرا عن النبل الأعلى ، فإنه يصعب عليه تقويم قيمته تقويما صحيحا ، إلا إذا اعتمد على بصيرته الخلقية في مثل هذا التقييم ، وبعد أن نقول كلمتها فيه ، ولكن ولحسن حظنا عند محاولة حكمنا على رغبة رائعة كهذه ، فإننا لا نترك لرأينا الشخصى في الحكم . فحسب الافتراض ، لا تمثل إرادة العملاق ، الإرادة الكلية لعالم الحياة . وكيف يدرك الكائن الواحد الحاوى لكل النفوس ، هذا المسعى الذاتي الكلية ، أو إحدى فيوضاته ، فإذا ما انفصلت عنه ، وكونت بركة مستقلة بذاتها سريعا ما الكلية ، أو إحدى فيوضاته ، فإذا ما انفصلت عنه ، وكونت بركة مستقلة بذاتها سريعا ما تخف سريعا ، تصبح قطعة من الطين ؟ . والدليل على ذلك ، ما يبقى من صديقك البطل ، إذا أخنت بكلماته ، وتركته وحيدا مثل وحيد القرن ينحدر سريعا إلى مستوى الحيوان البدائي . إن صفاته التي اكتسبها ، جات من صراعة مع الآخرين ، وبسبب إحترامهم له . فإذا أعرضت عنه ، وأمتنعت عن مخاطبته ، والإعجاب به ، أو حتى عن الصراع معه فإذا أعرضت عنه ، وأمتنعت عن مخاطبته ، والإعجاب به ، أو حتى عن الصراع معه وتجاهلت وجوده ، تلاحظ سريعا أن تلك الأمور الخارجية ، قد أدت إلى التأثير في شعوره الباطنة ، ففي الحقيقة كان بطلا بسبب علاقاته العضوية بالعالم من حوله ، والعبالة مبرد وهم . ألا يمكن لمفستوايس » أن يضحك هنا أيضا ؟ .

ولا يكون العملاق بطلا في الملهاة فقط ، وإنما في المؤساة أيضا . وكما نعرف ، دائما

ما تكشف المأساة عن تعاسمة وتفاهة الحياة الفردية ، والإنسان الخلوق ، يكتشف بمجرد اكتسابه للبصيرة الخلقية أن مصيره لا يرتبط بذاته ، وإنما بالحياة من حوله أو بالحياة المثالية لله . وما المساة إلا تعبير عن إحدى طرق اكتساب هذه البصيرة .

وباختصار شديد ، فإن ما تؤكده بدعة برومثيوس ، على إنه الأفضل ، وبالأخص التطور الشامل لكل جوانب الحياة ، شئ لا يمكن تحققه لحياة فردية ، وإنما للحياة عامة . ولذلك تناقض العملقة ذاتها دائما . إذ تقول أنا الذات المحدود ، التي تعتمد في كل صفة من صفاتها على العلاقة الحية الثابتة والدائمة مع الناس الآخرين ، يجب أن أكون كاملة ومستقلة ولا متناهية من الناحية العملية . ولكن طلب ذلك يعنى طلب تدمير وهدم نفس ، وهدم العملقة معى . فالحياة التي تسعى الكمال مع أي مجموعة من النفوس ، لابد أن تكون حياة قلقة . ولذا لا يمكن أن يوجد المثل الأعلى هنا .

\_ 4 -

وهكذا نجد أنفسنا وبقدر إمكاننا قد وصلنا إلى تحديد مثانا الأعلى من دراسة هذه الصور الناقصة المذهب الفردى . وقد نسأل أنفسنا الآن ما العمل تطلبه البصيرة الخلقية بالنسبة لأخلاق الستقبل ؟ أو للأخلاق الأنسانية المكنة في المستقبل ؟ ما المهمة المثالية الإيجابية التي يلتزم بها المجتمع الذي يحقق لإفراده البصيرة الخلقية ؟ إن البصيرة الخلقية تطالب بتنظيم الحياة . بمعنى أن عليك أن تجد عملا تقوم به الحياة الأخلاقية الإنسانية في المستقبل ، ولابد أن يكون عملا محددا واضحا ، يسمح لكل لحظة من لحظات الحياة الإنسانية ، مهما كانت انماط هذه الحياة الإنسانية ، بأن تسهم في تحقيق هذا العمل . فإذا ما وجد هذا العمل ، وتم الموافقة عليه ، يكون هدف التقدم الإنساني قد تحقق . حينئذ يحدث الانسجام والتوافق ، فهناك التعبير السلبي للبصيرة ، وهناك العمل ، وهناك من تعديم به الإنسان بوصفه إنسانا . فلا يهتم كل فرد بسعائته الخاصة ، أو بمقدار ما حققه من السعادة لنفسه ، لأنه لم تعد هناك إرادات فردية مستقلة ، بل إرادة كلية ، تعمل من خلال كل الأفراد ، مثلها مثل إرادة عاشقين ، اتحدت حياتهما في حياة واحدة ، فلم يعد خلال كل الأفراد ، مثلها مثل إرادة عاشقين ، اتحدت حياتهما في حياة واحدة ، فلم يعد

يسأل أى منهما ، عن ذلك كماله أم كمال الآخر الذى يحيا معه . فلقد وحد الحب بينهما ، وأصبحا شخصا واحدا . وعلى مثل هذه الصورة ، يجب علينا أن نتصور الحالة المثالية للإنسانية . ونسعى بالبصيرة الخلقية إلى التغلب على ما يمكن أن يعطل تحقيق هذه الحالة المثلى للإنسانية .

وريما يسأل القارئ عن: ما هو العمل الذي يمكن أن يحقق الإرادة الكلية الحقيقة أننا لا نعرف طبيعة هذا العمل معرفة كاملة . وعلينا أن نسعى لكشف الأعمال التي تهدف إلى تنظيم الحياة . ولئن لم يكن في مقدورنا تحقيق المعرفة الكاملة لتنظيم الحياة فإننا نستطيع أن ندرك الاتجاه العام ، الذي يوجه النشاط الإنساني نحو هذه الغاية ، فنحن لدينا بالفعل بعض الأنشطة التي تسعى لتحقيق التنظيم العام لحياة القائمين بها ، مثل الفن والبحث عن الحقيقة والروح العامة . فالجمال والمعرفة والدولة ، موضوعات مثالبة ونمونجية ، تتطلب ممن يشتغلون بها الإنسجام والتوافق والتحرر من الإنانية والولاء اللاشخصى . ويلاحظ أن الضعف الإنساني يجعل المشتغلين بالفن أو العاملين في خدمة النولة ، يحينون عن المثل الأعلى الذي يخدمونه لتحقيق مكاسب ذاتية وطموحات شخصية. والأخطاء التي تقع فيها مثل هذه النزعات الفربية معروفة بصورة عامة . فالعلاقات العامة واللاشخصية ، والحياة الرسمية أو الوظيفية ، تتجه إلى الغاء أي قيمة ذاتية للفرد . أثناء أداء وظيفته ، فيحيا في فترة العمل من أجل عمله . وتكون النولة هي كل شيخ . كذلك تتجه كل المذاهب النقدية الجادة ، إلى إهمال أو إغفال السعادة الشخصية للفنان ، والمتعة الذاتية للفرد القائم بالنقد . فلا يعتبر العمل الفني أو النقد الذي يوجه إلى هذا العمل ، مصدر سعادة فردية للفنان أو الناقد ، فكلاهما يعمل في خدمة آلهة الفن أو الفن الإلهي ذاته ، ومع ذلك ، وبالرغم من الاعتراف بضرورة هذا الولاء المثالي من الفرد لدولته أو لفنه ، فإنه مازال هناك الكثير من رجال النوله التقليديين ومن الفنانين ، يثبتون لنا أن هذه الأنشطة مازالت شخصية وذاتية إلى حد ما ، وأنها مازالت عاجزة عن التغلب على الفردية وعلى توجيه الإنسان لحياة أخلاقية مثالية . ولكن يستطيع الفرد أن يشعر بالنجاح في تنظيم الحياة عندما ننقل إلى نشاط البحث عن الحقيقة ، خصوصا في المجالات التي ، يكون فيها الفكر الإنساني سيد نفسه وواعيا بقدراته ، فعندما ندرس وبالاحظ عمل مجموعة من العلماء المتخصصين ، وكيف يحيا كل فرد منهم لعلمه ، وكيف أنه عندما ، تزداد التخصصية ، وتنظم تنظيما جيدا ، لا يجرؤ أى فرد منهم فى التصريح تعبيراته الرسمية عن أهدافه وبتائجه العلمية البحتة أو أن يعطى لنفسه أى أهمية ذاتية ، أو يظهر أى تحيز أو تفضيل أو خوف من نقد أى عمل لأى فرد من أفراد المجموعة ، وعندما يرى المرء كيف تتصف الحياة العلمية بالموضوعية ولا يجب أن يهتم العالم بعلمه بسبب ، ما يحققه له من لذه أو بسعادة ذاتية ، بل بسبب إصالته ومصداقيته . فعندما يدرك الفرد كل هذه الإعتبارات ، فإنه يدرك أن العلاقة المثالية للبشرية ، يمكن أن تتحقق إذا ما وجد العمل المثالى . إن هذه الروح العلمية المخلصة ما تزال المثل الأعلى إلى يومنا هذا ، بالرغم من كل محاولات الدوافع والمصالح الذاتية ، التي تحاول التدخل فيها ، تعد مثالا واقعيا ومحسوسا لمعرفة كيف يمكن أن يحدث تنظيم الحياة .

انفرض أن هناك عالما كان الأفراده غاية واحدة لكل الأنشطة ، فتوحدت كل المساعى المختلفة ، الجمالية والاجتماعية والنظرية . وانفرض أنه من أجل تحقيق هذه الغاية تم نسيان كل الغايات الفردية الجزئية . ولم يعد هناك من يقول أنه لقد حققت هذا الشئ الغير انفسى والصدقائى بل يقول : لقد تحقق هذا الخير ، ولا يهتم بمن قام بتحقيقه . ولنرفض أن الحياة كلها قد انتظمت بهذا النشاط ومن خلاله ، حتى بات الإنسان يصحو وينام ، وينكل ويشرب ، يتمتع بحواسه ، يقابل أصدقائه ، فيتحدث معهم ، ويخطط ، ويبنى مدنه ، ويركب المحيطات ، ويفتش السماء بمنظاره يعمل في معامله ، يغنى أغانيه ، يكتب اشعاره ، يحيا ويحب ويموت ، وكل شئ من أجل خدمة هذا العمل الواحد العظيم ، ولا ينظر إلى حياته ، بوصفها حياة من أجل خدمة هذه الغاية الوحيدة فحينئذ عليك أن تتيقن أن الثل الأعلى للبصيرة الخلقية قد تحقق ، وأصبح عالم الحياة عالم إرادة واحدة ، لا تسعى لأى غايات فربية خاصة ، أو يهتم بسعادة أى مجموعة من الأفراد ، وإنما نسعى التحقيق مطلب البصيرة وهو الوحدة المطلقة للحياة . لقد بات لدينا مثل أعلى ، ونستطيع به أن نحكم بخيرية كل ما يؤدى إلى تحقيقه ، ويسير في اتجاهه ، ونحكم على ما يمنع تحقيقه ، ويسير في اتجاهه ، ونحكم على ما يمنع عدم كفاية منهب اللذة كمعيار الخيرية ولا تسمع البصيرة الخلقية ، لهذا المثل الأعلى ، يظهر عمر كفاية منهب اللذة كمعيار الخيرية ولا تسمع البصيرة الخلقية ، من إللعاناة عدم كفاية منهب اللذة كمعيار الخيرية ولا تسمع البصيرة الخلقية ، أن إكتسبها ، بالماناة

من الخبرات المؤلة ، التي قد تجعله يفقد الثقة فيها ، ويرتد إلى أوهام الفردية ثانية وصراعاتها ثانية . ويذلك تهدف البصيرة إلى التقليل من الآلام غير المستحقة عن العالم ، ولا يدفعها للقيام بذلك إلا الرغبة في التخلص من الآلام التي تتضمن زيادة الفردية والإنفصال بين الأفراد أو إنفصال الفرد عن الحياة الكلية وبالتالي عدم الانسجام مع إرادات الأفراد والأخرين ، ولئن كان من الضروري زيادة الألم الذي ينتج من الأنانية ، حتى نستطيع تحرير الإنسان من ذاته ، فإن البصيرة ترفض من جهة أخرى الألم الذي يؤدي إلى حدوث انفصال وعدم انسجام بين الإرادات في العالم .

وإذا كنا قد أكملنا التعبير والشرح لمثلنا الأعلى فعلينا أن نضيف بعض القواعد العملية المحسوسة التى تترتب على هذا المثل الأعلى في حياتنا اليومية . فمن الطبيعى أنه إذا كان ذلك الهدف هو ما نسعى لتحقيقه على المدى البعيد . فلابد أن تتأثر أفعالنا وأعمالنا اليومية به فما هى طبيعة العلاقة التى يمكن أن تحدث ، بينى وبين جارى طبقا لهذا القانون الخلقى ؟ .

إننا بوصفنا أفرادا ، أنا ، أو أنت ، أو الجار ، ليس لنا أى حقوق . قنحن مجرد أبوات ، فالبصيرة التى شعرت بها من خلاك ، يجب أن تتمو ، لأتى لم أشعر بحياتك فقط ، بل ويوجود الحياة الكلية أيضا . ولئن كان ما أقوم به من أعمال تجاه الجار ، أقوم بها أيضا الحياة الكلية ، أكون قادرا على أيضا الحياة الكلية ، أكون قادرا على خدمته أيضا . ولئن كانت سعادتك تهمنى وأسعد بها ، فإنك مجرد نقطة في هذا المحيط الواسع . وعلينا أن نكون على استعداد التضحية بأنفسنا من أجل سعادة الكل . ولكن إذا كنا نحيا معا ، ويحترم كل منا وجود الآخر فكيف يعامل منا الآخر ؟ هل نحن مجرد كتل سعيدة أو بائسة ، مستقلة ومنفصلة ؟ أنكون عبارة عن جزر من النفوس المنعزلة ! الحقيقة أن ذلك مستحيل . يجب أن نحيا في وحدة ، كل منا مع الآخر ، وكلنا جميعا مع العالم . ولذلك يجب علينا أن نجد العمل الكبير الذي يمكن أن يضمنا ، ويحقق لنا هذه الوحدة ، بدون أن يحرم أى منا من مواهبه . فلكل عمله ، ولكن يجب أن يرتبط بأعمال الآخرين فكيف يمكن أن نبودي إلى وحدة الكل . يجب ألا يتوقف ولاؤنا ، عند حد تحقيق أكبر قدر من قدر من

السعادة البشرية ، ولابد أن تستمر حتى يحقق الوحدة الكاملة للحياة الإنسانية ، ولهذا السبب يجب أن نسعى للفن والعلم والحقيقة والنولة ، ولا ننظر إليها كمجرد وسائل تحقق الناس السعادة ، بل بوصفها قادرة على تحقيق الوحدة بين الناس وعنما نطالب بحرية الفرد واستقلاله ، يجب أن ننظر لهذا الاستقلال ، على أنه مجرد حالة مؤقتة هدفها النهائى تحقيق الإنسجام والوحدة بين الناس ومجرد جزء من خطة أعلى تجمع البشرية كلها ويجب ألا يغيب عنا أبدا ، المثل الأعلى الذي نسعى إلى تحقيقه - وعندما نحكم على فعل من الأفعال ، لا نقول : إنه فعل خير ، سبب تحقيقه السعادة لفرد ما ، بل خير لأنه يؤدى بصورة مباشرة أو غير مباشرة إلى تحقيق الإرادة الكلية .

وبالرغم من رغبتنا الشديدة في تحقيق الوحدة ، فإننا نجد أنفسنا في موضع يفرض علينا الصراع . ويجب أن نكون مستعدين دائما لمحارية الفوضى والدعاوي الانفصالية ، وكل مذهب أو فكر أو قوة أو فرد يسعى للانفصال لابد من محاريته وسحقه . وعندما نحارب حجب أن ندرك أننا نسعى إلى تحقيق السلام والهدف الأعلى ، ولذلك علينا أن نحارب بإصرار وشجاعة وبون رحمة . لأننا لا نهتم بعند النفوس العنيدة الفوضوية التي نسحقها ، فإلارادة الواحدة لايد أن تنتصر . ولكن من جهة أخرى ، علينا أن نعتنى بكل نفس أو فكر ، يمكن أن نضمه إلى خدمة الإرادة الكلية ، بون أن نضطر إلى القضاء عليه . فلا ترغب البصيرة الظفية في أن تمس شعرة من أي كائن حي ، إلا إذا اقتضت الضرورة ذلك . إن الهدف الكلى يكون قاسيا على أعدائه ، ولكنه صحى بكل الأهداف الجزئية ، فمهما كانت ضائعه ومشتته ، تستطع أن تجد نفسها متحققة في وجودة ، ومتوافقة مع إرانته . إن نهيرات ذلك الهدف مهما كانت صغيرة ، وكل هذه الميول من العواطف ، مهما كانت غاضبة ، ترغب في أن تتجمع وتتنفق في المحيط اللانهائي ، الذي يضمها في أحضانه يون أن تفقد قيمتها . أن وحدتها ليست وحدة مجردة . الإرادة الواحدة ليست ذات بعد واحد ، تلغى الكيانات الأخرى ، لأنها ترغب في تحقيق كل حياة ممكنة ، تستطيع أن تنضم إلى هذه الوحدة العليا مهما كانت هذه الحياة فإنها تقدس وتحترم كل إرادة ، إلا تلك التي تُرفض مشاركة الآخرين في الإنشاء ، وتتفصل عن أبناء الرب ، فلا تخوض حربا متعصية ، أو تفرض سلطة طاغية ، ولا يكون شعورها بتفوقها وامتيازها غرورا ، لأن

حريها لا تتسامح مع الانفصال ، وشعارها شعار الحرية الكاملة ، وكبرياعها في التطور الكامل الحياة وعندما نخدمها يجب أن نتظص كل ما يحيا في داخلها أو يتعلق بالأخرين ، ولا يتسق أو يتهابق مع الإرادة الكلية ، وأن نحافظ في نفس الوقت على كل ما يستطيع التعبير عن هذه الإرادة .

-1-

بعد أن انتهينا من دراسة المثل الأعلى ومعرفته يجب علينا أن نعود إلى الواقع . فوعينا الدينى يحتاج إلى التأييد والدعم لجهوده على فعل الصواب ، أيهتم هذا العالم الواقعى الذى نفترض وجوده ، بمساعنتنا على إدراك المثل الأعلى ، أوبإظهار الموافقة على بحثنا عن الصواب ؟ علينا أن نواجه هذه المشكلة بفكر هادئ ناقد ، إذا أردنا الوصول إلى نتيجة . ويجب علينا ألا نهاب عواصف الغضب التى قد يطلقها علينا أى مفكر دوجماطى ، أو الألم الذي قد نشعر به نتيجة فشلنا في مثل هذه الأبحاث إن ما نبحث عنه شئ نفيس ، ولابد من المخاطرة الحصول عليه .

دعنا نحدد بمزيد من التفصيل ما نسعى إليه . إننا لا نعنى بالتأييد الخارجى لأفعالنا الخلقية ، وجود قوة خارجية يمكن أن تكافئنا على فعل الخير أو على خيريتنا . فلا تهتم البصيرة الخلقية بالمكافئة الفرية ، فالنية الحسنة هى الأخلاق الحقة . والأفعال الخيرة التى نتم بقيمة المكافئة أفعال أنانية لذلك التأييد الخارجى الذى نطلبه ، إننا فقط نريد أن نعرف ، أننا لا نكون وحدنا عندما نمارس الخير ، إن هناك شيئا يوجد فى الخارج ، أى خارج نواننا يتصف بالأخلاقية ، وتتفق أخلاقيته مع جهوبنا الخلقية ، وما نقوم به من أفعال خيرة . وريما يكون هذا الشئ ، شخصا أو فكرا أو منهبا . والآن دعنا نوضح ما نقصده ببعض الأمثلة والحالات المألوفة . لقد كان "أيوب" ، وسط معاناته وآلامه ، يسعى الحصول على تأييد خارجي أو من الخارج لسلامة موقفه الخلقي ، أو وعيه الخلقي . ومهما كان تفكيره في المكافئت ، فإنها ليست المسعى الحقيقي الذي سعى إليه . إنه يبحث عن المبدأه الصادق ، القاضي العالم بكل شئ ، الذي يستطيع أن يشهد سلامة موقفه ، يريد رؤية هذا المبدأه وجها لوجه ، حتى يمكن أن يعتمد عليه شاهدا على ما قد حدث بالفعل . أه ،

لو أعرف مكانه ، أو أصل لمقامه ، فأعرض قضيتي أمامه ، وأسرد حججي على سلامة موقفى . وأعرف الكلمات التي قد يجيبني بها ، وأفهم ما قد يقوله لي . . . هناك يختلف الصالح معه ، ولذا قد أشعر بالخلاص من حكمي ، أنظر ، لقد تقدمت إلى الأمام ، ولكنه ليس هناك ، ورجعت وعدت إلي الخلف ، ولكن لا أستطيع رؤيته : وعلي يساري حيث يعمل ، لا أراه ، وعلى يميني ، لا أستطيع رؤيته الطريق الذي أسلكه " .

كذاك إذا نظرنا المثل العظيم الخاص بيوم الحساب ، كما ورد عند «متى » (١) ، نجد أن القوة الخلقية للقصة لا يتم التعبير عنها في المكافآت وأنواع العقاب التي يتم وصفها فكان الله في الرعد والنار . وإنما كانت القوة الخلقية للمشهد كامنة في الكلمات التي خاطب القاضى بها العادلين والظالمين من الناس . « إن كل ما تفعله مع أقل فرد منهم تفعله معي » . وإذا أعدنا صبياغة كلمات القاضي فإنها تعنى أنه يقول « أنا أمثل كل الكائنات . خيرهم خيري . وإذا كانوا جوعي أو عرايا أو مرضى ، أو عبيدا فأنا مثلهم . فنحن إخوة ، وحياتنا حياة كلية واحدة . وكوني أجلس على هذا العرش . وأتحكم في الجنة والنار ، فذلك لا يجعلني أكثر من ممثل للحياة الكلية . وكل ما تكنه من وقار واحترام تحاهى ، كان دائما موجها لكل فرد من إخوتي » . والواضح من القصة ، أنها تقدس كل حياة وإعبة تقديسا مطلقا ، أما باقي المناظر المساحبة للمشهد ، بسواء كانت مناظر واقعية أم رمزية ، ليس لها أي أهمية أخلاقية مباشرة . إن المعرفة التي يبحث عنها « أيوب أو المعرفة بأن هناك في الكون ، يوجد وعي ما ، يرى ويعرف كل الوجود بما فيه وجوبنا ، وبالتالي يعرف كل أفعالنا الشريرة والخيرة معرفة كاملة ، هذه المعرفة تعد دعما وتأييدا سندا الوعي الخلقي فمعرفة أن هناك كائنا ما ، لا يميز بين الناس ، ويساوي بين الكل ، ويقدر أفعالنا ويحكم عليها طبقا لقيمتها الحقيقية ، تمثل دعما حقيقيا ، لحاجتنا الدينية ، بكون أمرا منفصلا تماما ومستقلا ، عن كل مفاهيم الثواب والعقاب . إن وجود كائن مفكر ، يعلم الخير والشر ، يعد أمرا مرغوبا فيه . وتظل لهذا الكائن قيمة بينية ، حتى إن لم بكن له صفات غير هاتين الصفتين . فإذا كان من الضروري أن لا تصف هذا الكائن

<sup>(</sup>١) متى: الفصل الخامس والعشرين

بالتعاطف أو بالمحبة ، أو حتى بالقدرة على الفعل ، ومحو الشر من العالم ، وننسب له فقط المعرفة الكاملة والموضوعية ، والقدرة على الحكم العادل على أفعالنا المخلقية ، فإنه مازال هناك شي له قيمة دينية في هذا العالم . حقيقة أنه لم يثبت لنا كفاية هذا التصور وأصالته ، ولكن في كل الأحوال ، تظل لهذا التصور قيمته . ولن يفقد دلالته ، بل وحتى تصور وجود قوة طبيعية معينة في العالم ، أو اتجاه طبيعي ، خارج نواتنا ، وتتجه الخيرية ، كما قال السيد و ماتيو أرنولد » ، تصور له دلالته وقيمته الدينية . إن شيئا من هذا القبيل ، الملوء بالحياة ، هو ما نسعى إليه . فما الدلالة التي لدينا على مشروعية سعينا ، وجدوى بحثتا ؟ بالحياة ، هو ما نسعى إليه . فما الدلالة التي لدينا على مشروعية سعينا ، وجدوى بحثتا ؟ يؤكد كاتب هذه السطور أنه يقبل النتيجة التي قد ينتجها هذا البحث ، مهما كانت محزنة مادام دافعه الإخلاص الفكر الإنساني واهتماماته ولكنه يصر أيضا ، على أننا بوصفنا كائنات أخلاقية ، يجب أن يكون واضحا لنا ، مثل هذه الاهتمامات الفكرية وأنها لن تؤدى أي نتائج مشكوك فيها أو محزنة . ليس هناك سبب لقص أجنحتنا ، خوفا من الهروب من أوكارنا التي اعتنا الحياة فيها ، والتحليق خارج أسوار حدائقنا . فدعنا نحصل من الفلسفة على كل لما يكفينا ويشبعنا قدر الإمكان . وإن كنا في الحقيقة لن نحصل إلا على قدر ضئيل .

أما باقى حاجاتنا ومطالبنا فنجد لزاما أن نذكر القارئ ، بما سبق أن تحدثنا عنه فى الفصل الافتتاحى ، عن ضخامة وكثرة المطالب التى تضعها الفلسفة الدينية عند دراسة العالم . فلقد قلنا إننا قد نقنع بأقضل ما نستطيع الحصول عليه . وأردنا أن نجد حقيقة ما ، يمكن أن تهدينا إليها أهدافنا المثالية بوصفها القيمة المطلقة . فإذا لم نجدها فعلينا إنن إختيار أفضل جوانبها . لن نقنع بالقليل ، مادام فى مقدورنا الحصول علي الأكثر ، فمطالبنا الدينية لا حدود لها . لن نزيف الحقيقة ، أو نتهم أهدافنا المثالية ، . مهما شعرنا بالأسف لفشلنا . ولكن فى أثناء بحثنا عن الحقيقة ، لن نسحب مطالبنا إلا إذا تيقنا من عدم تحقيق أى نجاح فى إشباعها .

لذلك نصر على أن الحقيقة الدينية القيمة في العالم ، التي قد نجدها ، لن تكون نتاج ظروف معينة ، وإنما حقيقة عليا ، تعبر عن الجانب النهائي للأشياء .

علاوة على ذلك ، تتطلب الصورة الخاصة لمثانا الأعلى ، صفة أخرى تتعلق بموضوع الإشباع الدينى . فلابد أن يقدم نوعا من الدعم لتحقيق هذا المثل الأعلى . فإذا كان قوة ، فلابد أن يسعى إلى وحدة نفوسنا ، وإذا كان يتفق بطريقة ما مع الحقيقة العميقة للأشياء ، فلابد أن يبين لنا ، كيف يمكن أن نحقق مثلنا الأعلى بتنفسنا ، أم أنه متحقق ومدرك بالفعل في قلب هذه الحقيقة .

وهذا ما نقوم بدراسته فى كتابنا الثانى ولا نتوقع عند دراسته الوصول إلى كشف صوفى ، ولكن ندرسه آملين أن نكتشف فقط ما قد يكتشفه أى إنسان يفكر فى العالم الذى وجد نفسه فيه .

الكتاب الثاني

البحث عن حقيقة دينية

## الفصل الثامن

## عالم الشك

عندما نعود من عالم مثلنا الطيا إلى العالم الواقعي من حولنا نشعر بتعاسة موقفنا فالمثل العليا التي اتفقنا عليها لا تصنع العالم ، ويختلف الناس دائما ، اختلافا لا حدود له ، حول معنى العالم ووجوده . ومن الطبيعي إنن أن نشعر في البداية بالصعوبات والشكوك . وإذا كنا نسعى لذهب ديني قادر على الصمود هذه الأيام ، يجب ألا نضاف شيئا ، ونخاطر في السير في كل ضروب الفكر. ولئن كانت المبراعات والخلافات بين العقائد، قديمة ومتعصبة ، فإننا يجب أن نشعر بالرضا إذا تمكنا بعد بذل الجهد من الخروج بشئ منها . وإذا كان على ملايين العقول أن تبذل جهوبها ، ولدة قرون عديدة ، حتى يمكن أن يتحقق قدر من الاتفاق ، فإننا بدون شك ، يجب أن نشعر بالرضا إذا أسهمنا بقدر ضئيل في تلك الجهود . وأن نكون على يقين ، بأنه في عالم تسوده الظلمة والغموض ، قد يضيع قدر كبير من جهوبنا ولئن كان نلك أمرا طبيعيا ، إذ توجد متعة في البحث عن الحقيقة فإنه عندما تقارن أمالك بصورة عامة ، مع النتائج الشكوك فيها المظلمة والغامضة ، التي قد تصل إليها ، فإن المقارنة لن تحقق إلا الحزن . وريما يمكن للإنسانية في المستقبل أن تصل ( وإن كنا في تلك المرحلة من بحثنا ، اسنا على يقين من ذلك ) من خلال فشل ملايين العقول المخلصة إلى النجاح الكبير . إن هذا الحدث الإلهي البعيد ، الذي لا نعرف عنه ، إلا أن غاياتنا الجزئية قد تتحرك تجاهه ، ولكن ننظر له دائما بشوق وسعادة يشكُّل الهدف الأخلاقي لنراستنا الفلسفية . فالبحث ركيزة من ركائز الخير .

لذلك نوجه اهتمامنا في هذا الفصل النقد السلبي لبعض النظريات التي تناوات دراسة العالم الواقعي .

وائن يتفق معنا كثير من الناس ، على أن الشك في دراسة الواقع ، يعد مفيدا إلى حد ما . فإن القليل منهم من يتفق معنا على الشك المطلق والجاد السلبي الذي قد نجعله أساسًا لمنهبنا الفلسفي الإيجابي . والحقيقة أن من الغريب حقا سهولة إشباع الحاجة الفلسفية في عقول معظم الناس ، بل وحتى لدى كثير من طلبة الفلسفة الواعدين . وقد تقنع بعض الإجابات السانجة عن بعض الأسئلة التافهة الكثير من الناس ، وسريعا ما تطفئ استفساراتهم حول طبيعة العقل إذ غالبا ما يسود لديهم الاعتقاد ، بأن مثل هذه الأسئلة المثارة حول طبيعة العقل ، تقلل من احترام العقل ، وخاصة إذا كانت الأسئلة جادة وعنيفة ، لذلك تأتي فاسفتهم أقرب أو أشبه بأسئلة البرلمانيين ، حول المواقف السياسية وأفعال الساسة من الأحزاب المعارضة . والحقيقة أننا نرى أن أي فلسفة ، تسعى أو تحاول أن تبرئ العقل بحجج شكلية ، تمثل إهانة للعقل . إن الأبحاث التي يجريها العقل حول طبيعته ، ليس المقصود منها رفع شأن العقل ، أو الحصول على التأييد الشعبي كما يفعل الديماجوجي ، وإنما يهدف منها إلى الوصول إلى أكبر قدر ممكن لمعرفة حقيقته المطلقة ، لذلك نرفض تماما اتباع النظرة الضيقة ، التي تتبع في النفاع عن أي حقيقة بينية ، مادام السلوك النفاعي أو التبريري للمشكلات البينية ، يعد إهانة للبين الحقيقي . فإذا كانت هناك حقيقة مطلقة ، فإننا نرغب في معرفة مثلها ، أو حتى الحصول على قبس منها ، وإن تحتاج الدفاع عنها . وإكن حتى يتمقق لنا ذلك علينا أن نشك دون خوف أو تربد ، وإذا وقفت محبوبيتنا حائلا أمام تحقيق البحث الصحيح لكل الصعوبات الفطية الوجهات النظر التي نقدمها ، فذلك لأننا نرغب أن نبين أصالة شكنا . ولقد أعجب كاتب هذه السطور وتأثر في شبابه بكلمات أحد أصدقائه ، التي قال فيها « إن الله يحب ويرغب منا في الشك في وجوده ، إذا ما كان شكنا نشطا أصيلا ومخلصا . والواقع أن تلك الكلمات تنطق بالحقيقة ، وإن كانت قد فقدت مصداقيتها وسط المجادلات ، فإنها ما تزال تعبر عنها . ومن المؤكد أنه إذا كان الله موجودا ، فإنه على الأقل يعرف عن الفلسفة مقدار ما نعرف ، ويقدر المشكلة الفلسفية مثلما نفعل . فإن كان وجوده يمثل مشكلة فلسفية ، فإنه شاعر بما نشعر به ولن يقبل معالجة المشكلة معالجة سطحية ، من قبل أناس يرتعشون خوفا ، ويحاولون النفاع عن وجوده ، أمام مجموعة من الملحدين ، الذى يجبرونهم على تقديم براهين وأدلة تقليدية ركيكة على وجوده . حقيقة أن يقبل إله عاقل ، إن كان هناك مثل هذا الإله ، مثل هذا التفاؤل المشكلة المتعلقة بهجوده . فإن أربنا

معالجة هذه المسألة معالجة صحيحة ، فلابد من صفاء النهن الذي نوفره لأنفسنا ، عنما ندرس مسألة رياضية . ولابد أن نتسلح بالنقد المضوعي لكل ما هو غامض ومتناقض من أفكارنا ومشكوك فيه ، فيكون حالنا حال العلماء . أن نسعى لإيجاد أسباب ضعف وفساد الأحكام مثلما يفعل من يقيم مؤسسة تجارية أو يعالج مشروعا تجاريا بالغ الأهمية ، إن علينا أن نتسلح بالحرص والدقة والرصانة ، وبالشك ، فماذا يقلل من شأن الله أكثر من هذه الأخطاء ، ومن تلك المعالجات الخاطئة ؟ وبعد من المُخِل حقا ، أن يحاول الناس معالجة هذه المسألة ، كما لو كان هدف الفلسفة الدينية ، أن تصبح مخزنا ، يحوى مجموعة من الإجابات التقليدية الجاهزة والمعدة سلفا الرد على الشكاك . إن الشك الأصيل في مثل هذه الأمور لا يمثل رأيا خارجيا لهذا الشخص المتمرد أو ذاك ، لأن الشك الفلسفي المنحيح بعد جوهر فكرنا . ولا يتم الإجابة عنه ، أو التخلص بهذه الدجة الدفاعية أو تلك ، يجب طينا أن نؤمن من البداية بأن الشك متضمن في صلب المضوع ونقبله كما هو ، ثم نقوم بتطويره إلى أقصى حد ممكن ، فنسير به حتى نهايته . لأن حقيقة الموضوع تكون ضئيلة في هذا الشك ، مثلما تكون النار خبيئة في حجر الفحم . ولا تستطيع أن ترفض الشك ، وتحصل في نفس الوقت على لب الحقيقة ، إلا إذا كان في مقدروك أن تلقى بالفحم ، وتأمل في نفس الوقت أن تحتفظ بالنار مشتعلة ، إن هذا الشك ليس إلا تحققا جزئيا البصيرة .

فإن كانت لنا هذه الروح ، وبلك النظرة ، وأربنا تطبيقها على المسائل والمشكلات التى أمامنا ، فمن أين نبدأ بحثنا عن الحقيقة البينية ؟ ذلك لابد لنا أن نجد ، إن أمكن ، عنصرا ما من عناصر الوجود ، تكون له دلالة بينية . ولكن كيف لنا أن ذلك ، إلا إذا كانت معرفة الواقع مسألة واضحة لنا ؟ . من الواضح أن على فلسفتنا البينية أن تبدأ بدراسة المشكلة التى بدأت بها كل الفلسفات النظرية . ألا وهي كيف تكون معرفتنا بالواقع وبالعالم . وعلام ترتكز أو يمكن أن تؤسس هذه المعرفة ؟

ريما كان هناك من يقول ، : إن ذلك موضوع غامض وكثيب . ولكن عليه أن يتنكر أنه المكان الوحيد الذي يمكن أن نجد فيه الكنز المحبوب مدفونا ، فإما لا إمكان ، أو أنه هنا ، وعلينا أن ننقب عنه . كذلك لا يجب الخوف من قدسية الموضوع أو تحريم مناقشته . حقيقة ليس موضوعا سهلا ، ولكن الإجابة عنه تتضمن المعنى الحقيقي لأقكارنا . فتلك الحقيقة

التى نسعى إليها ، لا توجد في السماء ولا في أعماق الأرض ، بل توجد بالقرب منا ، وتسكن القلوب . ولا يحجبها عنها ، إلا عدم الانتباه ، فدعنا نلقى نظرة فاحصة عليها .

لقد سلمنا لفترة طويلة بالفكرة الشائعة القائلة: إن العالم الواقعي يوجد أو خارجنا . ولكن كيف يحق لنا ذلك ؟ وماذا نعنى به (العالم الواقعى) ؟ . وعندما نقول إننا نستطيع معرفته ، ألا نعنى أنه محكوم بصورة ما ، علي أن يتطابق مع بعض أفكارنا ؟ أو نظرنا إلى الموضوع ، نظرة عكسية ، وقلنا بنوع من التواضع ، إن عقلنا أو فكرنا قد صمم ، بحيث يشابه الواقع ، أنكون قد زينا الموضوع وضوحا ؟ إن التطابق الفامض بين فكرنا وما لا ينتمى لفكرنا ، أو ما ليس فكرا ، أمر يحتاج إلي تأكيد . وإذا ما حصلنا علي هذا التأكيد أو الضمان ، فإنه سريعا ما يصبح في نفس موضع المطابقة التي جاء أصلا التأكيد أو الضمان ، فإنه سريعا ما يصبح في نفس موضع المطابقة التي جاء أصلا التأكيد العالم الخارجي الواقعي . ومع ذلك يخبرنا بصفة من صفات العالم الخارجي وهي مطابقته لبعض أفكارنا . فماذا يمكن أن نعرف أي موضوع خارجي على الإطلاق ؟

والصعوبة ليس جديدة على الفلسفة . ويجب أن يحدد حلها ، إذا توصلنا إليه ، كل فكرنا الديني . فدعنا نبحث أين تنشأ الصعوبة ولماذا ؟ . وسواء توصلنا إلى حل أم لم نتوصل ، فمن الواضح أن الصعوبة تكمن في إدراك علاقة معينة بيننا وبين العالم ، تبدأ كل المذاهب الميتافيريقية والدينية بوضع المفكر في مقابل عالم خارجي ، فيكون مستقلا عن عقله ، وفي نفس الوقت يطلب من العقل معرفة وجمع شتات هذا العالم. وقد مثلت هذه العلاقة المفترضة ، بين الذات والموضوع ، أعقد مشكلات الميتافيزيقا التي استعصب على الحل ، فالفكر الذي يعد واقعة مستقلة ، والعالم الذي يعتبر واقعة مستقلة أخرى ، تنشأ بينهما علاقة واكن كيف يعلم المفكر من أفكاره ، التي تعد داخل أحد هنين الكيانين ، ما يحدث في الكيان الآخر المستقل عنه ، وبالأخص العالم ؟ إن هذه العلاقة الرائعة القائمة على انسجام مسبق بين هذين الكائنين المفترضيين ، تحتاج دائما إلى برهان فلسفى . والحقيقة أننا نرى هذه العلاقة ، ريما تكون نوعا من الخيال الميتافيريقي . ونحاول أن نبين عدم وجود أساس لتصور وجود العالم الخارجي في جهة ، ووجود مفكر منفصل في الجهة الأخرى ، يكون محكوما بصورة ما تتبع وقائع هذا العالم . بمعنى آخر ، نرى أنه لا وجود مستقلا لعالم خارجي أو لفرد مفكر ، ولا نوافق علي ما تقول به المعتقدات الشعبية التقليدية أو معظم المذاهب الميتافيزيقية ، من وجود هذين الكائنين المستلقين . واكن لا نريد أن نزعج القارئ في البداية بموقفنا الفلسفي ، فذلك يتأتى في الوقت المناسب ، حينما نعرض منهينا البيني . ونبدأ بالفكرة الميتافيزيقية الشعبية عن وجود عالم مستقل خارجى ، ووجود مفكر محكم بتكرار وقائع هذا العالم فى عقله أو فكره . ونسأل مع الميتافيزيقا الشعبية ، كيف لنا أن نتأكد من أنه يفعل ذلك ؟ حينئذ نحصل من المذاهب الميتافيزيقية ، الشعبية وغير الشعبية ، على مجموعة عجبية من الإجابات .

المقبقة أن الإجابة الأكثر شيوعا ، تعد نوعا من التهديد ، الذي يتكرر دائما في كل كتب اللاهوت ، وإن كان تهديدا وضيعا ، لا يستند على أساس فلسفى . لقد قيل لنا ، إننا يجب أن نؤمن في قدرة فكرنا الإنساني على أن يفكر بصورة صحيحة في وقائم هذا العالم الخارجي المفترض وإلا انهارت كل أفكارنا الشائعة عن العالم ، وإذا لم يستطع الإنسان المفكر ، بطريقة سحرية معينة ، إعادة إنتاج وقائم العالم في فكرة الخاص ، فإنه يفقد إيمانه ، حيث لا جدوى منه ، ويشعر بالبؤس . ومن الغريب حقا أن يتبنى مثل هذا النوع من الفكر اللافلسفي كثير من الفلاسفة ، بل ويصرون عليه . أيمكن أن يبعدنا مثل هذا التهديد عن الفلسفة ؟ لكي نحصل على أساس قوى لديننا ، نبدأ بالسؤال كيف يستطيع الإنسان حقا أن يعرف العالم الخارجي على الإطلاق؟ . ولقد حصلنا على التهديد، بإنه إذا لم نعترف بالعالم الخارجي ، فقد نقع في شك أبدى . وقيل لنا بأن إذا شككنا في وجود هذا العالم ، نكون قد شككنا في كل ما يعطى قيمة لحياتنا . ولكن من الواضح أننا قد بدأنا بالشك . لأننا نرغب في التأكد من وجود أساس قوى ، يمكن أن يعطى قيمة لحياتنا . أننا مصممون على الوصول إلى جنور هذه المسألة ، مهما كانت النتيجة التي ينتهي إليها شكنا ، وسواء نجح أم فشل في العبور من باب الفلسفة المحرم ، وبالرغم من كل التهديدات ، تلح على السؤال . بئته إذا كان المفهوم بوجود عالم خارجي قد تشكل بالفعل ، فبأى معنى ولماذا وكيف يكون مثل هذا العالم الخارجي معروفا لنا ؟

ولا نعد القارئ بموضوع سهل وواضح ، إلا إذا أسهم معنا أولا في فحص النتائج الفاسفية لهذا المفهوم الشعبي الميتافيزيقي عن العالم الخارجي . وحتى يستطيع مشاركتنا شكنا ، علينا أن نقبل بصورة مؤقتة ، المفهوم الميتافيزيقي الشعبي نفسه . ونترك جانبا ويصورة مؤقتة الصعوبة التي نبحثها ، وندع القارئ يلمس بنفسه مدى غموض هذا التصور الشعبي لفكرة العالم الخارجي ، وكيف أن مفهوم العالم الخارجي الذي يتمسك به ، مفهوم قد يتخذ صورا كثيرة ، وصيغا متعددة ، وكلها لا تعد كافية أو مقنعة من الناحية المينية ، وحينئذ نتوقع منه الشعور بقوة وعمق المشاكل الفاسفية المتضمنة في هذا التصور . لذلك نشرع في هذا الفصل بفحص المفاهيم الشائعة عن العالم الخارجي .

ونحاول أن نرى أكان لأى منها جانب دينى أو وجهة دينية ؟ . ، وننتهى من فحصها ، إلى أنها لا تملك هذه الوجهة الدينية على الإطلاق . وأن الخير المنتشر في العالم الخارجي ، والذي يقول به المفهوم الشعبي ، مسألة لم يثبتها أحد . والعالم الخارجي المفترض ، ما هو إلا عالم الشك ، ولا وجود لأى حقيقة ثابتة . وعندما يشعر ويدرك القارئ هذه الحقيقة ، مئلما ندركها ، يكون مستعدا لمزيد من التعمق في الموضوع ولقبول مفهوم فلسفى جديد الوجود . لذلك وحتى نهاية الجزء المتبقى من هذا الفصل ، سنقبل مؤقتا المفاهيم التي قد نرفضها فيما بعد ، أو نبين على الأقل عدم صمودها أمام الشك . وأن التصورات الشعبية عن الوجهة الدينية لهذا العالم ، لا تستطيع مواجهة النقد . إن العالم المرئى للإيمان الشعبي سوف يفقد قيمته بالنسبة لنا . وعلينا أن نبحث عنه في مكان آخر .

وبمجرد سلب الأهمية والدلالة الدينية من الفلسفة الواقعية الشعبية ، وعن مفهومها الميتافيزيقي للأشياء ، نكون على استعداد لسماع ما يقوله المذهب الشكى عن أسس هذا المفهوم أو التصور ، ونصبح في نفس الوقت مستعدين لقبول مفهوم جديد . أن يسعى هذا التصور الجديد ، إلى التقليل من شأن ، أو تزييف المعنى الأخلاقي الحقيقي لهذا الإيمان البرئ في وجود عالم واقعى ، والذي اعتمدنا عليه حتى الآن في بحثتا . إن المفهوم الشعبى للعالم الخارجي ، والذي يعد مفيدا من الناحية العملية ، وكافيا لأهداف علمية عديدة ، أن يتم رفضه فسيتم كليا ، وإنما يتم رفض التناقضات والمسائل غير المنطقية ، وأما روح الحقيقة (أو ما هو حق فيه ) ، إستعراضها وإحتوائها ضمن تصور أعلى ، يضم كلا من الوجود الأبدي وعلاقتنا به . فتتحول خسارتنا إلى مكسب . وهذا الطم المزعج ، عالم الشك الذي مازال يؤمن به الكثير من فلاسفتنا . هذا العالم الجامد الميت فاقد القيمة ، سوف يتحول ، ويكتسب صورة جديدة لدينا . ونرى حقيقته في عالم أعلى ، ذي أهمية دينية عظمة .

فى البداية علينا أن نعود إلى هذا العالم المفترض للمذاهب الميتافيزيقية الشعبية ، وبختبر قيمته الدينية وهو عالم يتصور وجوده فى مكان وزمان ، وبه مجموعة من الأشياء الواقعية التى تؤثر ويتأثر بعضها ببعض ولغرض البحث سوف نطلق كلمة "قوة" على أى شئ من هذه الأشياء ، أو على أى مجموعة منها قد توجد فى هذا العالم الخارجي وتستطيع التأثير في أى شئ آخر أو مجموعة من الأشياء ، ومهما كانت كفاءة هذه القوى فإن القيمة أو الدلالة الدينية لهذا العالم الخارجي المفترض ، إن كان له مثل هذه القيمة الدينية ، يجب أن تكمن في إنتشار الخير وتفوق الخيرية في عالم القوى إلى هذا . ويجب

أن ننظر لهذا العالم من الناحية التاريخية بوصفه مجموعة من القوى التي تعمل ، إما في انسجام أن في تنافر ، وتنتج أعمالا وتأثيرات . ويجب أن تجد المثل السنبة تحققها هنا ، إذا وجدت ، في تأمل خيرية هذه القوى وأعمالها . وإذا ما فشلت المثل الدينية ، يكون هناك جانب آخر ، مازال متاحا . فإذا نظرنا إلى العالم وإلى طبيعته الأزلية ، نظرة فلسفية صحيحة ، نكتشف أنه لا يمكن أن نفترض أنه قوة أو مجموعة من القوى . لأن القوى لا وجود لها إلا في زمان ، وفي ظل علاقات بعضها ببعض . فإذا فشل هذا العالم الخارجي القوى ، التي تخيلته الميتافيزيقا الشعبية ، فريما نظل الطبيعة الأزاية الوجود ، من خلال نظرة أكثر عمقا لهذه الطبيعة ، ذات قيمة مطلقة بالنسبة لنا ، والمقيقة أننا نجد أن البحث عن حقيقة بينية ، بين هذه القوى الكامنة في العالم الخارجي ، حسب التصور الشعبي العالم ، مسألة مثبطة الهمم . فاللغة التي يتحدثون بها ، لا يمكن أن تحقق أي وحدة أو روح ديني - ونجد هذه القوى مثل النار والبرق - ولا مكان الضعيف بينهما ، وبالتالي نجد أنفسنا منفوعين تجاه الجانب الآخر من العالم . ونقترب ونصل إلى نلك الجانب ، بطرق لا تتضمن رفضا ، أو تختلف عن تلك التي اتبعها كل من برسوا تاريخ وقوى العالم الخارجي المفترض براسة علمية . نقبل نتائجهم بكل فوائدها العملية في الحياة اليومية ، نظرتهم اللاأدرية لطبيعة وغايات القوى في هذا العالم المرئى ، كل ذلك نقبله ونشك ونصبح لاأدريين ، خاصة تجاه القوى التي تحكم العالم المرتى . ولكن علينا أن نجد طريقا جديدا ، لم يطرق من قبل ، ولم يرتده البحث العلمي ، ونأمل ألا يؤدي بنا إلى حياة الأحلام أو عالم الخيال ، وإنما يرشدنا ويوصلنا إلى مرحلة ، نستطيع فيها أن نلمح أو نلقى نظرة على ذاك الجانب الآخر للأشياء . إن هذا الطريق ، هو ما تحاول المثالية المديثة منذ كانط البحث عنه وإيجاده وتوضيحه . ونعرف جيدا كم جاهدت البعثات الاستكشافية للوصول إلى هذا الطريق . وريما ينتهى بحثنا أيضا إلى فراغ مثلما انتهت تلك البعثات . ولكن مازلنا نأمل في أن نكون قد فتحنا أمام القارئ ممرا جديدا إلى حد ما ، وأن يجد بعض النتائج المشجعة . وأئن كان كل ذلك نوعا من التوقع ، فإننا نقول ابتداء ، إن العالم بوصفه مسرحا لعرض القوى سواء كانت مائية أم ميتافيزيقية ، ليس إلا عالم الشك .

- f -

دعنا نبدأ دراسة القوى التى تعمل بعضها مع بعض فى العالم الخارجى للفترض ، بأن نقبل مؤقتا ، وبدون نقد ، تصور هذا العالم الخارجي المفترض ، الذي نستمد منه

الخبرة العلمية . دعنا نقول : إن هناك عالما موضوعيا من المادة المتحركة ، خاضع لقوانين معينة . وما القوى إلا تجليات أو أشكال المادة المتحركة . فالكواكب تدور ، والشهب تظهر وتختفي ، والأمواج ترغى وتزيد ، والمد يرتفع وينخفض ، والسحب تظهر وترتفع ، وتصب الأنهار في البحار ، والبرق يومض ، والبراكين تنشط ، والكائنات تولد وتحيا وتموت ، وكل ذلك بيين ويظهر وجود مجموعة من المبادئ الكلية ، التي يمكن اكتشافها بالتجربة ، ويمكن استخدامها التنبؤ بالمستقبل ، وتتصل ويرتبط بعضها ببعض ، بصورة توضح لنا وجود كل واسع مترابط الأجزاء ، وهو العالم الطبيعي . ومهما قيل عن موت المادة ، فإن هذه القوانين تصل إلى مرتبة الحقائق المطلقة . فلا نستطيع وصفها ، ولا نعرف سبب وجودها هي فقط ، ولا وجود غيرها ، ولا نعرف سبب قبولنا لها كما هي . فالعالم ألة ضخمة ، عقل عظيم ، قوى ، يمتلك المعرفة التي وصفها "لابلاس" ، قديما والأستاذ "دي يوا ريموند" من جيلنا ، بئنها المثال الطمى . وربما يكون لدى هذا العقل معادلة كلية ، مفتاح لحل أسرار تتابع الظواهر ، وحينئذ يكون في مستطاع هذا العقل ، بإستخذام هذه المعادلة الكلية ، أن يحسب كل الأحداث ويتنبأ بها ، مثاما يتنبأ علماء الفلك بالخسوف ، ويحصى في كل لحظة ألاف النرات المحيطة بنا . كذلك أيضا ، إذا استطاع عقلنا أن يمتلك هذه المعادلة الكلية ، أصبح قادرا على التنبؤ بحركة هذه النرات ، مثلما نتنبأ الآن بشروق الشمس . إن كل شئ يكون محددا بصورة مسبقة ، قطرة الماء على سطح زجاج النافذة في صباح يوم شتوى ، رعشة كل عضلة في جسد السمكة ، التي قمنا بصيدها من النهر الجبلي ، سقوط كل ورقة صفراء في فصل الخريف، كل هذه الأحداث، يمكن التبؤبها، وحسابها حسابا رياضيا، ووصفها وصفا كاملا ، من قبل أي فرد ، يكون قائرا على إستخدام المعادلة الكلية ، وتتوفر لديه منذ الأزل معرفة كاملة بقيقة لمواضع النرات في السبيم الأول الذي خرج منه نظامنا الشمس. وهذا هو العالم الطبيعي .

فما الجانب الدينى ، الذى يمكن أن تمتلكه هذه الآلة الضخمة ؟ . هل هذاك مكان للجود عنصر أعلى ، يمكن أن يظهر وسط هذه الكتلة من الوقائع الرياضية التى لا حياة فيها ؟ والإجابة التى قدمها لنا العلماء فى زماننا هذا معروفة ومشهورة . يقول هؤلاء الناس ، لا يوجد إلا القانون الأعظم التطور ، وكل ما عداه أمور مشكوك فيها . فقد أصبح التطور فى العالم المادى ، تقدما فعليا فى عالم الحياة الإنسانية وأصبح العالم ، تحت تشير هذه القوانين وفى ظلها ، ينجو نحو الأفضل دائما وإلى الأبد . لذلك لا يتعارض القانون الطبيعى مع الأخلاق . ويوجد جانب دينى لهذه القوانين الألية الكون .

دعنا ندرس مرة أخري المقصود بقانون التقدم . فلقد تحدثنا في فصل سابق . ولكننا لم نستطع حينئذ حسم المسألة . لأننا كنا نرغب في الاتفاق على المقصود بالأخلاقية أو طبيعتها . ولم نستطع تحقيق هذا الاتفاق من معرفتنا أن هناك تطورا ماديا أو طبيعيا في العالم . لأننا لا نستطيع أن نحدد ما ينبغى أن يكون من معرفتنا بما هو كائن . لذلك كان علينا أن نتفق أولا على معنى القانون الأخلاقي ، قبل أن نستطيع أن نقرر ما إذا كان التطور بالفعل تقدما . ولكن ربما نستطيع أن نحكم ما إذا كان العالم ينجو تجاه الخير ، فإن كان العالم يتقدم أخلاقيا ، يكون قد تم تحقيق مطلب مهم من مطالب الوعى الدينى . وتوجد قوة ما ، غيرنا ، تسعى الخيرية . أم يكون ذلك حقا ، نتيجة لقانون التطور ؟

بداية نجيب ، إنه إذا كان هناك أى ميل يدفع بالعالم ، ويساعد الإنسان على مر التاريخ تجاه تحقيق الأخلاقية ، فإن هذا الميل ، هو ما نرغب فى اكتشافه . وإذا وجد هذا الميل أو النزعة كما قيل لنا ، فإن النتيجة تعد مشجعة إلى حد كبير . لقد قيل لنا ، إنه بالرغم من أن العالم الخارجى غالبا ما يعيق النمو الأخلاقى ، فإنه قد يتحقق الإنسجام والتوافق بين العالم والنمو الأخلاقى للإنسان ، عندما يصل التطور إلى أعلى مراحله ، أو مراحل أكثر تطورا . وهذا أيضا يتفق مع ما نسعى إليه . إذ تصبح الأخلاقية نتاجا طبيعيا لمراحل نمو الطفولة ويولد الإنسان مزودا بصفات قد تبذل جهدا لإكسابها له الآن دون جدوى . إنن يساعد التطور الطبيعى على التقدم الخلقى ، وبذلك يكون عالم اليوم أكثر أخلاقية من عالم الأمس . وذلك هو الجانب الديني الخارجى فهل يعبر هذا الجانب عن حقيقة الأشباء تعبيرا كافيا ومقتتعا ؟ .

لا نشك في القيمة العلمية القوانين الطبيعية التي تم اكتشافها في السنوات الأخيرة ، والتي كشفت لنا عن الحقيقة العظيمة التطور الطبيعي . ولكن دعنا نتأمل ونفكر قبل قبول هذه الحقائق أو الوقائع بوصفها تشكل إسهاما أساسيا مهما لمشكلتنا الحالية . فحقيقة نحن نؤمن بالتطور ، ولكن علينا توخي الحرص في مثل هذه الأمور . فإذا كان لعالم القوى المنفصل عن الإنسان جانب ديني ، فلابد أن يشمل هذا الجانب أو تلك الوجهة العالم ككل ، إذ إن وجود قوة صغيرة محدودة تسعى إلى الخير ، لن يكون كافيا . ولن يفي بالغرض أن نجدد جزءا من الوجود يسعى لتحقيق حاجتنا الأخلاقية ، بينما يسعى جزء آخر منه إلى محاربتها ، إلا إذا استطعنا بطريقة ما أن نحقق الانسجام بين هنين الاتجاهين ، أو

الجزئين . أو نحاول أن نين أن كونهما يعملان لصالحنا أو ضيدنا ، مسألة لا تشكل أهمية بالنسبة لنا ، وما يهمنا أنهما يعبران عن حقيقة الأشياء . و ألا نجد أنفسنا نحيا وسط عالم بائس متميارع ، يختلط فيه الخير والشر . فإذا كان هذا العالم واقعا ، فيجب علينا أن تقبل وجوده كما هو ، ولكن لا نستيع نقول بتيقننا من تحقيقه لكل حاجاتنا البينية . لنفرض عند فحصنا للعالم ، وجدنا أن هناك اتجاهين ، يتساويان في القدرة والنشاط والعمل والتأثير والنتائج ولكن بينهما خصومة دائمة ، فأحدهما يعمل خيرا أخلاقيا والثاني يعمل شرا ، لنفرض أن العالم ظهر بوصفه مسرحا أو نتيجة لهذا الصراع بين الخبر والشر ، أنستطيع القول ، إننا اكتشفنا في هذه الوقائع جانبا بينيا الوجود ؟ أنه واضبع من الصعب الإجابة بالإثبات مادمنا ننتبه إلى الصراع القائم بين قوتين متساويتن في كل شئ ، فإننا لا نستطيع أن نجد أي رؤية دينية مقنعة للعالم . وأما أن ننظر العالم نظرة أعلى سن جانب آخر ، أو نتخلى عن النظر له أو البحث عن أهمية بينية له فإن إجابة حاجاتنا الخلقية بمجموعة من الأصوات المتنافرة ، لا يمكن أن تحقق لحنا راقبا متناسقا . فلقد وضح لنا الآن ، أنك مادمت تنظر العالم على أنه يتنامى في الزمان ، بوصفه نتاجاص لقوى طبيعية ، والتطور تاريخي ، فإنك لا تستطيع أن تجزم أو تتيقين ، من أن هذا العالم لم يكن نتاجا لصراع لا متناه . لذلك التقدم الذي قد تلاحظه ، لا يمكن أن يخرج عن احتمال كربته ، واقعة زائلة لا أهمية لها ، في وسط فوضى الاتجاهات المختلفة ولا يكشف التقدم الذي حدث منذ آلاف أو ملايين السنين القليلة عن وجود أي انسجام حقيقي بين الطبيعة والأخلاق .

و ننبه الآن إلى جانب معروف جدا ، ومع ذلك يهمل دائما عند مناقشة بعض الوقائع المألوفة . فالعالم الحديث متيقن تماما من حدوث التطور المادى الطبيعى ، ولكنه ليس أقل يقينا ، بأن هذا التطور علي هذا الكوكب لم يحدث منذ فترة بعيدة عن اللحظة الحاضرة . فلقد سمعنا جميعا أن كوكبنا كان كتلة سديمية منذ فترة ما بين عشرين مليون ، ومائة مليون سنة مضت . وقدمت لنا بعض الأدلة التي تثبت ذلك . ولم يزل كوكبنا غير بارد . ولفترة حديثة نسبية من تاريخ هذا الكوكب النجمى ، كانت هذه النقطة الصغيرة شبه الكروية من البخار المتوهج ، التي لم يكن قد إنفصل القمر منها ، فالحرارة الحالية

والسخونة على سطحها مؤشر على شبابها . علاوة على ذلك . فإن مصير كوكبنا ، نستطيع أن نعرفه من القمر ، حيث برد بسرعة بسبب صغر حجمه ، وبالتالى فمصيرنا إلى برود مثله . إن هذه الميتة الباردة الخالية من الماء والبخار ، تلك الكتلة الصخرية التى تنور ببطئ ومحدقة بنظرة خالية من العاطفة تجاه أرضنا المليئة بالعواصف والحركة والمعاناة . سريعا ما نصبح مثلها ويتوقف التقدم مع المد والجرز . كل ذلك مسائل شائعة ومعروفة في دائرة العلم . فالتقدم كما نعرفه هنا ، واقعة ذات أهمية زائلة . وتسمح الطبيعة المائية بالتقدم ، ولكنها لا تعتبره ضروريا . فالتقدم عبارة عن حدث لعملية حرارية معينة ، مرحلة في تاريخ زوال طاقة كتلة المادة الخاصة بنا ، ولذا طبقا لحدود علمنا ، عبارة عن حدث يحدث في منطقتنا ، وخبر محلى من أخبار كوكبنا . وهذه هي الوقائع والحقائق المائوفة ، التي نحاول الالتفات إليها والاستفادة منها .

واكن قد يقول قائل ، كل ذلك قد تم توقعه مئات المرات . وليس من العدل في شئ الأصرار على مثل هذه الأشياء . لأنه على الأقل هنا ، والآن ، يحقق العالم حاجاتنا الطقية ، بأن يبين لنا التقدم . أو يظهره لنا ، أفليس هذا كل ما نحتاجه ؟ فريما لا نكون قانعين بسنوات التقدم القليلة الباقية لجيلنا قبل أن تبرد الأرض ؟ . أليس من الحماقة النظر المستقبل بهذه الصورة ؟ ، وماذا يحدث ، وماذا يهم إذا ما عمت الفوضى الكون مرة أخرى في الأزمنة البعيدة ؟

الحقيقة أننا مازلنا نصر إصرارا شديدا على أن يشبع العالم مطالبنا الظقية ، إشباعا دائما وليس مؤقتا ، أو عرضيا أو صدفة ، وإنما إشباع نابع من طبيعته الخاصة ، ومرتبط بها إلى الأبد . فإذا رأينا أن التقدم الحالى مؤشر على طبيعة الكون ، وأن الحاضر رمز أو جزء من الأبدية ، فإننا قد نقبل ذلك ، ونشعر بالقناعة . ولكن إذا كان الأمر هكذا وكان التقدم الحالى مجرد حافثة عابرة ، دوامة صغيرة في تيار النرات ، حينئذ يكون التقدم الحالى واقعة مفيدة يمكن تأملها ، ولكن ليست واقعة لها أي قيمة عميقة أو حقيقية . ومازلنا نبكي في الظلام ونبحث عن معين ، ولا أحد يجيبنا إن الطبيعة قد تخاطبنا قائلة : إنى أقدم العون لحاجاتك الأخلاقية ، مادامت درجة حرارة الأرض كانت كافية لإذابة القطبين حتى لا تجف المحيطات ، مادام الأشعاع الحراري للشمس كافيا

لتوفير الدفء لك . وعندما تحدث المرحلة التالية ، اقترح تجميد كل حاجاتك الخلقية ، حتى لا يصبح هناك شئ على الكوكب إلا صخور التلال القديمة . فماذا يؤدى تقدمك لى ؟ لاحظ أذن أين تكمن صعوبتنا الحقيقية . إن جانب الوقائع الذى نقصده ، ليس بسبب أن التقدم يجب أن يحدث على سطح هذا الكوكب ، لمدة قصيرة أو طويلة ، وإنما بسبب أن العالم الذى يحدث به التقدم ، يبدو غير مبال بالتقدم ، أو حياديا تجاهه ، وذلك هو الجانب المحزن في الموضوع . فاليوم وفي هذه اللحظة ، ومع اعترافنا بالتقدم والتيقين منه ، نجد أنفسنا نحيا في عالم لا يبالى بالتقدم ، وطبقا لوجهة نظر العلم ، لا يعتبر التقدم شيئا أساسيا في تكوينه ، فهل يمكن اعتبار الواقعة المادية التقدم معينة لنا من الناحية الأخلاقية ؟

وبالرغم من وضوح هذه الحقائق وشيوعها ، هناك من يدير ظهره لها ، ويحيا في أحلام وردية عن عصر نهبي قائم في المستقبل فيحيل أناس المستقبل إلى قديسين ومخلصين ، أو أناس سعداء ، يرقصون على نغمات فالس ، أو إلى علماء يقومون بحسابات رياضية راقية ، يعرفون بها مواضع وحركات الجزئيات الصخرية الكائنة على الجانب الآخر من سطح القمر . وتتحقق كل أحلام التقدم في هذا العصر السعيد ، وعلينا أن نمدح الطبيعة التي تستطيع أن تنتج كل هذه الأشياء العظيمة الخيرة بالقانون الطبيعي إننا نرغب في الفعل الخير والسعادة للبشر النين يحيون بعد مليون سنة ، ولكن لا نستطيع المصول على أي تأكيد ديني ، من معرفتنا بأنه إذا سار كل شئ بصورة متميمة ، وظلت الشمس تشرق ، بأن أناس هذا العمير ، يكونون في حال أفضل من حالنا فالعالم مازال لا يقدم لنا أي إشباع أو تأييد لمطالبنا الأخلاقية الحقيقة ، والحوادث السعيدة تحدث صدفة ، أو باختصار ، نرى أمامنا اتجاهين مختلفين في العالم ، أحدهما يعمل التطور ، ولزيد من الطاقة للكائنات الحية ، لزيادة قدراتهم ، التقدم ، والثاني يسعى لتبديد الطاقة ، الموت ، لتدمير كل ماله قيمة على سطح الأرض . ونعلم جيدا أن الاتجاه الثاني قد حقق انتصاره على مقربة منا ، أي على القمر . ونسمع أنه من المؤكد مع مرور الوقت ، قد ينتصر في الأرض وأن الأتجاه الآخر ، لا يحظى إلا بنقص عابر ونعرف مسبقا أن تغلبه مجرد حادث سعيد ، سريعا ما تنهي عليه كارثة كونية ، وتضع نهايته . والآن يطلب منا أن نجد في هذه الوقائع المركبة المختلطة جانبا بينيا . إن كاتب هذه السطور ، يرفض النظر لذلك ، إلا بوصفه دراسة مفيدة في الفيزياء والطبيعة ويستمتع بها بوصفها علما ، وليس لها أي علاقة بالدين ومع ذلك يتحدث بعض الناس عن دين التطور .

ويدافع المؤمنون بالتقدم ، الكثير يعرضون من الفروض التى تبين مدى أهمية واقعة التقدم . فالعالم الذى حدث به التقدم منذ ملايين السنين ، من المؤكد أن له مصادره التى لا نستطيع أن نعرف عنها شيئا . فهناك النجوم وما تختزنه من طاقة هائلة . لا حصر لها . وربما إذا توقف التقدم هنا ، قد يتجدد ويستمر فى مكان آخر . ومن يستطيع أن يعرف ، ما فى جعبة المستقبل ، عندما تفسح هذه النجوم المتناثرة اللا منظمة المجال لظهور أنظمة أعلى من الأجسام المتجانبة ، التى تنبض بالحياة إلى الأبد ؟

الحقيقة أننا نستطيع تخيل كل ذلك مثل أصدقائنا الطماء ، وإن كنا لا ننظر إليها بوصفها أحلاما علمية ، إلا أنها أحلام منطقية وجميلة جدا ولكن وبالرغم من ذلك ، مازال بها جانب سلبى خطير . فهذا التقدم أنه حدث منذ زمن بعيد أزلى ، أو أنه ليس له أهمية حقيقية فى الطبيعة الحقة للكون ، فالعالم الذى ينمو حينا ، ويتحلل حينا آخر ، وأحيانا يتقدم ، وأحيانا أخرى يتخلف ، عالم يكون التقدم فيه حادثا عرضيا ، وليس صفة جوهرية . ولكن الآن ، إذا كان التقدم قد حدث من أزمان بعيدة ، فإنه قد حدث حتى يحقق إمكانية ظهور البؤس والنقص الذى يحيط بنا . دعنا نتذكر هذه الحقيقة . إن حياتنا التعسة الآن ، هى نتاج الحالة المفترضة لعصور من النمو إذا كنا نتمسك بأن التقدم حقيقة أساسية في عالمنا . إن كل مانعانى منه من غواية وضعف وبؤس وجهل ، ليس إلا نتاج التقدم الذى عمنى التقدم الذى لا نهاية له تجاه الكمال ؟ ، ولو كنا نتاج هذا التقدم الذى لا ينتهى . معنى التقدم أن فكرة التقدم محك الاختبار أفلا يكون مزيلا للشر ؟ أيمكن أن يحدث تم وضع التقدم أو فكرة التقدم محك الاختبار أفلا يكون مزيلا للشر ؟ أيمكن أن يحدث التقدم مع وجود الشر . وإذا لم يكن التقدم يعني إزالة الشر ، فما معناه إذن ؟ ألا يكون التقدم مع وجود الشر . وإذا لم يكن التقدم يعني إزالة الشر ، فما معناه إذن ؟ ألا يكون التقدم ملا المؤقت من الشر مجرد حادثة عرضية في تاريخ العالم ؟ .

إنه من العجيب حقا أن نتحدث دائما عن التقدم الكلى ، بوصفه حقيقة أساسية للعالم

الخارجى . فإذا لم يكن لدينا أي يقين حول العالم ، ووضعنا فى اعتبارنا الاعتبارات السابقة التى عرضناها . فإن العالم يبدو غير مبال بالتقدم . فاسمحوا لى بعرض بعض الأفكار الواضحة حول الموضوع . إن ما ينتمى الطبيعة الحقة الوجود يكون أزليا مثل الوجود ذاته لذلك إما أن التقدم جانب عرضى وليس أساسيا بالنسبة الواقع ، أو أنه أزلى . وإذا كان التقدم أزليا ، فلابد حينئذ أن يكون العالم سيئا منذ البداية والتقدم لم يستطيع إزالة الشر عن العالم . وذلك لأن العالم التجريبي الآن – إذا كان هناك عالم تجريبي على الأطلاق – عالم شرير ، والشر لا يمكن التخلص منه .

إذا شاهدت رجلا ينقل الرمال علي شاطئ البحر ، يحاول أن يقيم حاجزا - وبدأت تعجب بعمله ، وبكمية الرمال التي ينقلها ، ومنظر الحاجز الذي يبدو أنه لا يعلو أبدا . ثم سالته و أيها الصديق ، كم مضى عليك من الوقت ، وأنت تقوم بهذا العمل ؟ - فإذا أجابك بأنه يفعل ذلك منذ الأزل ، ويعتبر نفسه صفة أساسية من صفات الكون - فإنك لن تكتفى بإدراك كنبه وإفكه فقط ، وإنما تجد نفسك مدفوعا إلى مخاطبته قائلا و آه أيها الصديق ، لابد أنك كنت إنسانا كسولا منذ الأزل » - أفلا يحق لنا كذلك ، وبنفس الطريقة ، الشك في وجود قانون التقدم الطبيعي للعالم ؟ .

ربما يتبادر لأذهاننا أن نتساط ، لماذا لا تتعرض النظرة التاريخية البحتة للعالم لنفس الإعتراض ؟ ، فلئن كان التاريخ قد بدأ ، بفعل تعسفى للإرادة ، وأمكن النظر إليه بوصفه منفصلا ومستقلا عن فعل الخلق ، فإنه يكون مترابطا ومنطقيا ، وذا وحدة داخلية متسقة ، وله أهميته المستقلا ، بالرغم من أن أي فعل من أفعال الإرادة المتعسفة ، لا يمكن أن يقدم تفسيرا حقيقيا له . ولكن لا يمكن النظر إلى العالم الطبيعى ككل ، وفي لحظة واحدة ، على أنه كل كامل مستقل بوجوده ، ونو حياة قديمة منذ الأزل ، وأنه في حقيقته العميقة وجوهرة عبارة عن عملية تاريخية من أي نوع من الأنواع . وذلك لأن جوهر العملية التاريخية ، وكما وضحه أرسطو في تفسيره المشهور التراجيديا ، يتمثل في أن لها بداية ووسط ونهاية . ولا يمكن اسلسلة لا متناهية من الأفعال المتعاقبة ، أن تشكل عملية تاريخية واحدة ، وذات وحدة عضوية . لذلك إما أن هذه السلسلة من الوقائع ليس لها أي قيمة على الإطلاق ، أو أن لها قيمتها منذ الأزل . ولذلك لا يمكن أن يكون للعالم أي تاريخ ، إذا كان

غير متناه في الزمان . فنحن نفهم أن القصة التي تستمر أسابيع وأسابيع تثير عواطفنا لابد لها من نهاية . إن وجود عملية تاريخية لا متناهية للعالم ، مسالة لا معنى لها وقد يكون هناك تكرار أزلى الشي واحد منذ الأزل ، ولكن لا وجود لقصة على الاطلاق . فإذا كان العالم – متطورا في الزمان – لا يمكن أن يكون له أي تاريخ حقيقي على الإطلاق ، فإن النظر إلى تاريخ العالم بوصفه منفصلا ومستقلا عن طبيعة العالم ، للبحث عن أي شي ذي قيمة دينية أساسية ، يعد عملا لا جدوى منه .

وهكذا نعود مرة أخرى إلى نقطة البداية ، فتصور العلم الرائع لعالم ذى قانون ميكانيكى ثابت ، تكون كل حوادثه محددة سلفا منذ الأزل ، تصور لا يعطى للعالم أى تاريخ حقيقى ، ويجعل العالم ألة رياضية ، مثلها مثل موجات المد والجزر ، وتساقط الندى على الزهور ، عمليات لا تاريخ لها ، إلا أنها قد تحدث فقط أو تتوقف . إيقاعات وحوادث متكررة منذ الأزل ، مركبات جديدة من العناصر المستمرة في التكوين . صدام بين النرات ، تغيرات ميكانيكية الأزل ، ولكن لا وجود لتقدم أزلى ، أو أى معنى تاريخى للكل . فإذا كان هذا هو تصور العالم المادى ككل ، فأى قيمة دينية له ؟ .

والحقيقة أننا خضنا وسط هذه المشاكل ، لكى نصل إلى نتيجة واحدة نثبت بها ، أننا لا يعنينا في شئ أن نعرف متى نشأ العالم أو كيف نشأ ، وماذا كان وكيف يكون ، وإنما نريد معرفة الشئ الكائن منذ الأزل ، ويمكن أن يرشينا إلى معرفة الجانب البينى العميق للعالم . إن كل ما عدا ذلك ، يعد أمورا فرعية إننا لا نهتم كثيرا بمعرفة ماذا حدث فى العالم ، بقدر اهتمامنا بمعرفة القيمة الأخلاقية المستمرة للعالم ، فيكون لكل ما حدث أو قد يحدث في العالم قيمة بينية بالاعتماد على علاقته بهذا الواقع أو بتلك القيمة الأخلاقية ، إن الثابت الذي لا يتغير ، هو ما يعطى لنا الحقيقة الدينية الحقة ، التي يعتمد عليها كل شئ ريما يكون لحادث معين ، يحدث في العالم ، قيمة أو دلالة بينية ، ولكن هذه القيمة بسوف تعتمد على علاقة هذا الحدث بالحقيقة الأزلية ، فهل نستطيع معرفة هذه الحقيقة ؟ .

ويلاحظ أن مجال بحثنا يزداد ضيقا بمجرد معرفتنا بهذه الحقيقة . و يصبح تصور وجود قوة تفعل الخير ، تصورا مشكوكا فيه من الناحية الدينية ، فكيف لقوة أزلية ، لا تستطيع بكل أعمالها التى تقوم بها منذ الأزل ، أن تحقق الخيرية ؟ . ربما علينا أن نبحث عن جانب ديني للأشياء في مكان آخر . ولكن دعنا في جميع الأحوال نترك عالم الطم البحت .

ولما كان حديثنا منصبا على مجال العلم الطبيعى ، فريما يظهر من يعترض على حكمنا بعدم أهمية أو دلالة الجانب التاريخى للأشياء . لذلك دعنا نعود إلى النظريات الفلسفية عن القوى التى تعمل فى هذا العالم الخارجي المفترض الميتافيزيقا . فهناك فلسفات نظرية ، حاولت أن تبين لنا وجود حقيقة خفية وراء عالمنا ، وما العالم إلا مظهر لها أو رمز ظاهرى . فدعنا نرى أكان أي منها ، يقدم لنا تفسيرا دينيا عن القوى التى تحكم العالم أم لا ؟ .

## - r -

ننتقل الآن من النظرة العلمية إلى النظرة الميتافيزيقية العالم . فماذا نأمل من الميتافيزيقا الواقعية ؟ . دعنا ندرس في البداية قيمة وجهة النظر الفلسفية السائدة في أيامنا ، والتي يطلق عليها بصورة عامة اسم مذهب الواحدية . نسمع هذه الأيام ، وبنوع من التكرار الممل ، عن أن الثنائيات من أمثال المادة والروح ، والقوة والنكاء ، والحركة والإحساس ، ليست إلا جوانب متعارضة ، أو وجوها أو تجليات لحقيقة نهائية واحدة ، حتى إننا لنتعجب كيف لا يفقد التفكير الواضح قيمته في مثل هذه الصيغ الجوفاء من الكلمات . وعندما يسمع المرء من يهمس له عن غموض واستغلاق الوحدة النهائية للوجود ، فإنه سريعا ما يشعر بنوع الراحة ، تجاه التفسيرات المعقولة ، المعنى الذي تكون به كل الأشياء تجليات لقوة واحدة أو لوجود فعلى - والمقيقة أن هذه التفسيرات وبتك الجهود قد فشلت في الصمود أمام النقد ، بسبب ارتباطها بعالم القوى وجاءت ناقصة وأقل إقناعا بالرغم من وضوحها . وأنن كانت قد حاوات تقديم تفسيرات معقولة ، وأمثلة عن وجهى الدرع ، والمقعر والمحدب بالنسبة للخط المنحنى كنماذج على الوحدة النهائية الطبيعة الكامنة وراء كل المظاهر المختلفة التجرية ، فإنها قد وقعت في نفس المشكلات وعانت من عدم الإتساق الذي عانت منه الميتافيزيقا قبل كانط » . حقيقة فإنها الخط المنحني يكون مقعرا ومحدبا في نفس الوقت ، واكن المادة والروح ليستا ببساطة وجهين الخط المنحني ، وان يصبح الظرف النسبي لهذا التعبير المجازي والتشبيه ، واضحا لنا ، إلا إذا عرفنا ، وبصورة محسوسة واضحة ، وبعيدا عن أي تشبيهات عن الدروع ووجوهها ، كيف وبأي معنى ، وعلى أى دليل ، بأن المادة والعقل جوهرهما واحد . وما هى القيمة الدينية لهذا الإفتراض ، ويجب أن يدفعنا فشل المذهب الواحدى الدوجم اطيقى ، إلى الارتماء فى أحضان المذهب الثنائى ، ولكن يجب علينا أن نرفض قبول إفتراض المذهب الواحدى حتى نتحرر من كل النزعات الصوفية . ونتبع هنا الخطة العامة التى أعلنت في بداية الفصل ، وبركز انتباهنا على الواحدية الواقعية ، التي ترى في أحداث العالم الخارجي ، نتيجة لفعل قوة واحدة . وإن كنا نعرض فيما بعد لصيغتنا عن المذهب الواحدى ، فإن علينا أن نعالج سلساته ونواقصه .

دعنا نبدأ بالمحاولات التى ظهرت لتفسير نتائج العلم الطبيعى ، من وجهة نظر الواحدية ، بالنظر إلى الوحدات الكيمائية أو المادية على أنها مزودة بصورة ما للوعي بالقوة أو بالفعل . والكائنات العضوية العليا عبارة عن خليط مركبات من النرات . والكل مجموع أجزائه . ولماذا لا تكون القوي العقلية لهذه الكائنات العليا عبارة عن مجموع القوى العقلية النزات الصغيرة ؟ فريما تمثل النرة أثناء حركتها فكرا ، فإن كان من الصعب تصور ذلك ، أيمكن القول النرة في حركتها ربما ، تكون مزودة بنوع من الوعي اللامتناهي في الصغر . وربما ينتج من بلايين النرات المتفاعلة نوع من الوعي الصغير نسبيا . وربما يكون لقدر كاف من هذه المجموعات المركبة من هذه النرات ، التي يمكن سبيا المراء من مثل هذا الاستخدام لمفهوم المادة – العقل الذي ربما يعود اشكسبير ، وكن تحاول النظرية أن تعبر عن الظق بوصفه ظاهرة طبيعية وليس بوصفه صورة جمالية ، وليجب عدم التوقف عند مثل هذه النتائج ، سواء أكانت هذه النظرة صحيحة أم لا ، ويصرف النظر عن صحة ذلك التفسير أو عدم صحته ، فهل يكون له قيمة دينية ؟ . إذا ما كان صحيحا ، أقليس من الجائز أن ينتهي بحثنا عن دين ما ؟

كان ذلك عرضا لبعض الأفكار المألوفة والشائعة للنظريات الصبيثة التى تناولت الهجود. فهل مثل هذه النظريات كافية لإشباع مطالبنا النقبية ؟ لحقيقة أن كاتب هذه السطور لا يرى كفايتها . ولئن كان المجال لا يسمح هنا بمناقشة هذه النظريات مناقشة تفصيلية ، فإننا ننكر أنفسنا بالاعتبارات التى تحدث لمن يقبل إحدى هذه الصيغ الحديثة من الواحدية . وعلى فرض أنها قد أظهرت لنا قدرتها على توجيهنا ناحية الجانب الدينى

الذي نبحث عنه ، فإننا لا نستطيع قبولها كما هي أو التسليم بها .

هل يمكن النظر إلى وعينا على أنه مجموعة أو خليط من العناصر الأولية كالإحساسات أو الذرات السعيدة والمؤلة ؟ . إذا كان الأمر كذلك ، فما هي مجموعة الإحساسات التي تشكل أحد أحكامنا ، أو قولنا مثلا : إن هذا الرجل هو أبي ؟ من الواضيح أن في حكم كهذا ، تكون هناك مجموعة من الإحساسات ، ولكن لابد من وجود ما هو أكثر من ذلك . فما هو هذا الشيئ الأكثر ؟ ربما يقال : إن هذا الحكم قد تشكل من الخبرات السابقة التي لا حصر لها ، ولكن وعلى فرض قبولنا لذلك ، فنحن لا نسبال عن أصل هذا الوعي أو مصدره بل عن تحليله . إن هذا الفعل ، الذي يتم به الحكم بوجود علاقة بين إحساس حاضر وخبرات ماضية حقيقية ، ويوميفه رمزا ليس لمجرد مجموعة من الإحساسات التي تم استحضارها أو تنكرها الآن ، أو لمجموعة من الإحساسات التي لم تختبر بعد ، وإنما لواقع وحقيقة توجد خارج وعى الفرد ، هذه الحقيقة الخاصة بالإعتراف بشئ ، لا يكون حاضرا بصورة مباشرة ولكنه حقيقى ، أيمكن النظر لهذا الفعل على أنه مجرد مجموعة من الحالات العقلية الأولية ؟ بالتأكيد ، وفي أفضل الحالات ، يمكن النظر الحكم (الفعل) بالمعنى الذي يتم النظر به إلى الكلمة على أنها مجموعة حروف . حقيقة ولأنه في لحظة واحدة من لحظات الوعي: ، توجد كل هذه العناصر في صورة مجموعة ، ولكنها بومنفها مجموعة قد كونت كلا واحدا ، ويفعل واحد . فإن هذه العناصر وحدها ، وبدون فعل التوحيد الذي توحدت به ، وأصبحت وحدة بفضله ، تظل مجرد خليط من الإحساسات . إن حياتنا العقلية بوصفها وحدة من عناصر لا حصر لها في ذات واحدة في أي لحظة ، لا تكون مجرد خليط ، أو تجمعات ولا يمكن تفسيرها بوصفها مجرد مجموعة من نرات الحس الأولية .

ولا نستطيع القول: إن الصالات النرية النهائية للوعي ، ربما تكون قد اتصدت كيميائيا في مركب كيميائي وليست مجرد خليط أو مجموعة ، والحقيقة أن النرات المائية في المكان ، إذا توفر لها قدر كإف من الصلات والظروف ، ربما تشكل كلا واحدا ، ولكن الواعة العقلية ، هي واقعة عقلية وليست أكثر من ذلك . إن أي وحدة مستقلة من الوعي ، تدرك بعد تمثيلها لإحساس معين ، يمكن أن تكون على صلة بوحدة أخرى مشابهة لها في

واحد من علاقات ثلاث ، فقد تتعاون وترتبط بهذه الوحدة الأخرى ، أو قد تسبقها أو تلحقها من الناحية الزمنية . وليس هناك وجود لأى علاقة أخرى محتملة . إن الاتصال أو الجنب أو الاقتراب ، بين أحساس بالضغط أو بالحركة أو باللذة أو بالألم أو أى إحساس أخر ، يعتبر مجرد مجموعة من الكلمات الجوفاء التي لا معنى لها ، إلا إذا تم بالفعل استخدام مثل هذه التعبيرات لتصوير ووصف العلاقات ، التي قد تقارن أو توحد ، أو تفصل بين فكرتين ، تكونان قد ظهرتا في الوعى التعبير عن مثل هذه الإحساسات . لذلك لم تساعدنا هذه الواحدية النرية ، على فهم أكثر من قبل ، العلاقة بين معطيات وحالات الوعى ووقائع الطبيعة المادية . من جهة أخرى ، كيف يمكن العلم الميكانيكي أن يقنع بالنظر لنقاطه المادية على أنها ليست إلا وحدات مستقلة العقل ، الذي يرتكز وجوده علي بالنظر لنقاطه المادية على أنها ليست إلا وحدات مستقلة العقل ، الذي يرتكز وجوده علي العواطف والعاطفية أن كل هذه المسائل والأسئلة ، قد نهملها الآن . ولكن وعلى أية حال الإنفعالية ؟ الحقيقة أن كل هذه المسائل والأسئلة ، قد نهملها الآن . ولكن وعلى أية حال فإن الواحدية النرية ، بوصفها مركبا من المذاهب القائمة على علم النفس الفسيولوجي ، لم قبن الواحدية النرية ، بوصفها مركبا من المذاهب القائمة على علم النفس الفسيولوجي ، لم تستطع الإجابة عن هذه الأسئلة وإن يكون في مقدورها الإجابة على الإطلاق .

ولكن دعنا لا نسرع في الحكم ، فمازالت هناك صور أخرى من الواحدية ، علينا أن نضمها لتلك الصور السابقة منها . فالواحدية المادية التي ترى النرات الممتدة الصلبة التي قالت بها الواقعية السانجة عبارة عن عقل بالقوة ، والمنهب المادي التقليدي ، الذي لم يكن يدور بخلده وجود ما يسمى « بالعقل – المادة » أو علم نفس فسيولوجي ، تعد أيضا من الصور التي يمكن إهمالها ، بل ولا تحتاج إلي فلسفة نقدية لهدم أسسها . كذلك ما تقوله الواحدية الحديثة عن وجود نرات ذات طبيعة روحية ، أو بوجود قوى روحية ، تشبه النرات الممتدة في سلوكها الخارجي ، فالبرغم من القصور الذاتي المادة وصلابتها ، فإنها تعد في حقيقتها روحية وهذه كلها أقوال قد استبعدت من الفكر الفلسفي . كذلك هناك من صور الواحدية ، ما ترى أن العالم بوصفه تعبيرا عن قوى نفسية ، لا يكون عبارة عن نرات مكونة من مادة وعقل ، ولكن عبارة عن كليات مركبة ، أو كيانات مركبة ، تشبه في طبيعتها ، العقل الذي تعرفه بخبرتنا الباطنية ، وربما كانت أعلى أو أدنى ، أحكم أو أقل حكمة من العقل الإنسباني . ويمكن تقسيم هذه الآراء إلى فئتين : فئة ترى في الطبيعة حكمة من العقل الإنسباني . ويمكن تقسيم هذه الآراء إلى فئتين : فئة ترى في الطبيعة

تجليات لقوى عاقلة منطقية ذكية ، وفئة ترى أنها تجليات ومظاهر لقوة عمياء أو لا منطقية بالرغم من روحانيتها . ومرة أخرى تنقسم كل فئة من الفئتين إلى قسمين تبعا لوعى القوة بعملها أو عدم وعيها به . فما علاقة هذه التفسيرات الانتولوجية بالفكر النقدى ؟

لندرس أولا الواحدية المنطقية . فمنذ كان النكاء الإنساني نشاطا مستقلا في حد ذاته ، يسعى تجاه غاية ، ويؤمن الفيلسوف الواحدي المنطقي بأن العالم الخارجي يماثل العقل الإنساني ، فلقد بدا العالم له عبارة عن عملية يحقق بها روح العالم ما كان ممكنا ، أو ينقل بها ما كان بالقوة إلى وجود بالفعل . والواقع أن العلم الحديث ، وبالرغم من عدم إثباته لصحة هذه الفكرة ، فإنه أسلم نفسه لمثل هذه الآراء ، ونستطيع دائما أن نتخيل ، إذا أربنا تطور المملكة العضبوية على أنه عبارة عن مظاهر أو نوع من التجلى الذاتي لقوة عاملة أزلية واحدة . والحقيقة أن مثل هذه الآراء لا تقدم تفسيرا مقنعا للوجود ، فكيف مكن لأي فكر جاد أن يتصور أن العالم عبارة عن فعل زماني يتطور أو نتاج للعقل الكلي ؟ فمن المؤكد أن العقل الكلى يقصد تحقيق شي ما بعملياته ، وبالتأكيد ينقصه هذا الشي الذي يسعى إليه أو يرغب في تحقيقه في صور أرقى . بذلك لا يكون لدى العقل الكلي في الدانة ما نسعى إليه ، وفي مرحلة تالية أو أرقى ، يحصل على شئ لم يكن لديه من قبل -فمتى ، وكيف يحصل على هذا الشيئ؟ . ما الذي منع المكن من أن يكون واقعا أو فعليا منذ البداية ؟ فإذا كان هناك مانع ما ، أفيكون من نفس طبيعة العقل الكلى أم يكون ذا طبيعة مختلفة تخصه وحده ؟ إذا كان من طبيعة مختلفة تقع في الثنائية ، ويظهر مبدأ الخير والشر من جديد ، وإن لم يكن هناك مانع خارجي أو شر غير مبرر في الوجود ، فإن العقل الكلي في سعيه لأي كمال ممكن ، يكون ساعيا ليحصل على ما كان موجودا لديه بالفعل ، ولم يكن ينقصه في أي وقت من الأوقات على الإطلاق . فيشبه "اللوجوس" الطفل الذي يلعب بالفقاعات التي تركها الفيلسوف العجوز . وتصبح كل عملية من عمليات التطور ، عملية معقولة ولها غاية ، بسبب كونها من بدايتها إلى نهايتها معروفة العقل المطلق. وتعامل القوة المطلقة الكمال ، مناما يلعب القط بالفأر ، يتركه يجرى لمسافة لفترة من الوقت ، حتى يمكن أن يطارده مرة أخرى . فهل هذا تصور نو قيمة ؟ أليس متناقضا ذاتيا ؟ أيتطابق العقل المدع مع التطور ؟ أحقا بالفعل عندما ينتهي التطور ، والكر والفر ، تكسب المعرفة وتخسر في نفس الوقت ؟ فباختصار ، إما أن يكون التطور ضروريا . وأحد الأعمال الإثنى عشر المطلق "الهرقلي" أو أنه لا معقول وغير منطقى على الإطلاق . فيعتبر المطلق في الحالة الثانية بوصفه خطًاء المطلق في الحالة الثانية بوصفه خطًاء أو يخطىء دائما . وكلا التصورين لا معنى لهما . ولن يحقق هذا النوع من الواحدية المطالب النقدية .

وبأتى إلى الاعتراض الذى وضعه "شوبنهور"، وإن كنا لا ندرى كم من الفلاسفة قالوا به من قبله، فإننا نتمسك به وقد سبق أن أثرناه بالفعل، وخصوصا القول بأن، كل تصور تاريخى العالم بوصفه كلا وكل محاولة النظر إلى الوجود بوصفه عملية عقلية تحدث في الزمان، وبأنه تطور مستمر من الأننى إلى الأرقى، تواجه بالصعوبة المألوفة، بأن بعد زمن لامتناه من العملية التطورية، ما يزال التقدم في مراحله الأولى. وبالرغم من عملية التقدم من الأدني إلى الأرقى فالعالم ما زال مفككا ونشعر بكثرة المشكلات والنقص غي نفوسنا، وبالحزن والتشاؤم والعجز. فماذا يكون ذلك، إلا تقدما بدون غاية، وعملا لا جدوى منه، وجهدا بدون هدف؟ أن لقد كان المرء يعتقد أن العالم، بعد هذه المدة الطويلة، أن التقدم قد شمل كل جزء من أجزائه. ولكننا لم في أي جزء من العالم الحالى، إذا أخترنا النظر للأشياء والعالم من الخارج، إن هناك شيئا يمكن أن يشار إليه، ويقال أخترنا النظر للأشياء والعالم من الخارج، إن هناك شيئا يمكن أن يشار إليه، ويقال

ومع ذلك يجب ألا نحلم بقبول النظرية النوجماطيقية المضادة والدعوة المضادة ، لهذه الفكرة المتناقضة والقائلة بأن العالم نتاج قوة لا منطقية . والواحد كائن أعمى » . ولقد شرع شوبنهور في النفاع عن هذه الدعوي المضادة ، وعن الإرادة الكلية في نسقه ، وكما نعلم جميعا ، بمنطق مغلوط فاق فيه خصمه . عموما لقد كانت الإرادة الكلية ترغب أكبر قد من المشكلات و ولقد تحقق لها ذلك ، ولكن شوبنهور الذي كان يرغب في منهب متسق ، فبكل ذكائه وقدراته ، لم يستطع تحقيق رغبته ، بدون التعرض النقد الدائم من قبل المضموم ، حول مدى إتساق المنهب ، بل وظل المدافعون عن هذا الفرض اللامنطقي ، بوصفه منهبا يقينا ، يدافعون عنه عن طريق ، السلب ، أو بمنهج سلبي فدائما ما يتم نقد المنهب القائل بالمنطقية أو المعقولية الكاملة ، بصورة ناجحة ، ولكن عند عرض الدعوة المضادة ، فإن عرضها لا يظهر إلا التناقض الذاتي والغموض .

وائن كان المنهبان المعقولية الكاملة واللامعقولية ، مذهبين في غاية الصعوبة في حد ذاتهما ، فكيف يصبح حالهما ، أو وضعهما إذا ما أضيف إليهما أو إلى أي منهما ، الفرض الذي قالت به فلسفة اللاوعي « عند فون هارتمان » ، ألا وهو أن الكائن الواحد يكون لا واعيا ولكن من طبيعة نفسية ، فبالاستناد على مجموعة معينة من الوقائع الفسيولوجية المشكوك فيها ، وعلى تشويه خطير لنظرية الاحتمالات الرياضية ، ونظرة غير دقيقة لتاريخ الفلسفة ، ولذهب كانط النقدى ، عرض فون هارتمان مذهبا في الوجود ، لا يمثل فكرا جادا على الإطلاق . فالكائن اللاواعي الذي لا يوجد من أجل ذاته ، لأنه لا يشعر بشئ ، ولا يوجد من أجل الآخرين ، لأن كل شئ جزء منه ، يكون الصانع والحافظ الكون . وبالتاكيد فإن كل ذلك ليس إلا فلسفة المربعات المستديرة ، ويجب ألا تؤخذ مئخذ

ولا يعد النقد السابق بالطبع نقدا كافيا بالنسبة لضخامة الموضوع ، وكان المقصود منه مجرد عرض سريع للاعتراضات على مذاهب انطولوجية معينة . ونعتنر عن مثل هذا النوع من الجدل والنقاش الحاد ، وإن كان لا يحدث إلا عندما نناقش المذاهب الميتافيزيقية الجوفاء . والفلسفة النقدية لا تقدس رأيا نظريا ولا تعتبر الإيمان العملى أقل قداسة من النظرى . إن المسائة هنا لا تتعلق بما نؤمن ، وإنما تتعلق بمانستطيع إثباته جدليا ، وبما ينبغى أن يكون عليه منهج البحث الإيمان إن المطلق واللامتناهى أو اللوجوس واللالوجوس ، أو مادة العقل والروح أليست كلها عبارة عن مجموعة من الأفكار والتصورات والمفاهيم ، التي تقوم الفلسفة النقدية بتحليلها ، بصرف النظر عن نتائجها ؟ .

مازال هنائك مخرج ، تأمل الواحدية الواقعية أن تجد من خلاله حلا لمشكلة العالم . فلفورض أنه قد تم التخلي عن الصورة التاريخية للمذهب ، وتم الإبقاء على مفهوم العقل بوصفه قوة . ويمكن أن يتم ذلك بطريقتين : الأولى أن يتم تصور العقل الكلى يعرض نفسه ، ويتجلي في الزمان ، ولكن هذا التجلى لا يحدث في صورة سلسلة من الحوادث المتصلة بوصفها أجزاء من عملية واحدة . فلا تدرك حياة العالم بوصفها تاريخا واحدا ، وإنما بوصفها نتاجا متكررا العقل الكلى منذ الأزل ، عملية تتجدد بمجرد انتهائها ، سلسلة من العوالم اللامتناهية التي تنمو وتتحلل ، عوالم مثل أوراق الأشجار التي تنمو وتسقط خلال تغير الفصول منذ الإزل . إن معقولية عملية العالم يتم الحفاظ عليها ، إذا ما أفترضنا أن العقل الكلى لا يكون مثل المسافر الذي يبحث في ليالي الزمان عن غاية ، يحقق بها ذاته ،

وإنما مثل الشمس التي تبدأ عملها القديم كل يوم من جديد ، مثل عملاق يستمتع بقوته . إن كل فرد يكون له مطلق الحرية في قبول هذا الفرض ، وينظر للعالم بوصف تعبيرا مكتملا عن قوة عاقلة لا متناهية ، ولكن عليه أن يكون مستندا لمواجهة ، كل معترض يفهم العقل بمعنى الكمال . فعالم الحس ان يكون أكثر كمالا مادام هو عالم الخبرات . لأن كل فرد ، ريما ماعدا المتفائل ، يجد صعوبة في النظر إلى عالم الفعل الإنساني على أنه عالم يحكمه عقل كلى لا يعيقه شئ ، وأنه مسرحية يتم تكرارها إلى الأبد . وبذلك نجد أنفسنا محصورين بين مجموعة من المكنات التي تنتج من هذا الفرض الذي أفترضناه د يكون العالم تجليا المعقل مطلق »: حسن ، ولكن كيف ؟ « فالعالم ينمو بصورة عقلية من الأننى إلى الأعلى ، . إذن ، كيف يكون ذلك ممكنا ، إذا كان العقل اللامتناهي يحكم كل شئ ويرغب الأعلى ؟ أيكون دائما بعيدا عن هدفه ؟ . إذن « العالم ليس عملية واحدة فقط بل تكرار أبدى لدراما العقل اللامتناهي ، الذي ، بوصفه لا متناهيا ، يكون دائما نشيطا ، ودائما محققا لهدفه ع . ولكن هذا الإفتراض ينهار سريعا بمجرد ظهور أقل صورة من صور عدم الكمال أو اللامعقولية في الطبيعة . فأول عائلة جائعة ، أو حيوان ينفق أو عهد ينقض ، أو جهد ضائع ، أو طائر جريح ، تمثل تهمة العقل المطلق المحقق للأهداف ، لأنه قد أرتكب خطأ يناقض طبيعته ، الفرص الثاني الذي يمكن تصوره ، يضعنا أيضا في نفس الموقف . فقد يكون الزمن مجرد « سراب » . لأن العقل الكلي ليس عملية بل واقعة . والمقيقة أن هذا التصور لكائن لا زماني ، فكرة تستحق البراسة ، ولكن هذا الواحد الأبدى يكون دائما محققا لهدفه ، مثله مثل الفرض السابق ، فلا نستطيع تصور الواحد العاقل اللامتناهي ، يضنل طريقه ويرتكب الأخطاء والزيف . إنن فشل المذهب الواحدي مرة أخرى . لأننا مازلنا نرى العالم من الخارج ، ولذا يظل غامضا ومظلما .

-1-

تفشل الواحدية ، وبالأخص في تأسيس نفسها على أي أساس من الخبرة . حقيقة لم نستطع حتى الآن أن نفند الواحدية تفنيدا كاملا . لأن المدافع عن الفرض بوجود عقل مطلق ، يكون دائما لديه القدرة على تعديل بعض صور منهب العدالة الإلهية القديم ، بصورة تناسب أغراضه . فيستطيع القول : إن « الشر الجزئى يكون خيرا كليا ، وإن كان لايعرف كيف يتحقق ذلك » . أو يَقُول : إن الشر ينتج من الإرادة الحرة للأفراد ، الذين عليهم أن يعانوا من رذائلهم المختارة » . هذه الإجابة الأخيرة ، تعد مقنعة في حدا ذاتها ،

ولكنها ليست ذات أهمية الموضوع العام . فلا نعارض وجود إرادة حرة ، وكون أنها تسبب الشر ، مسألة لا نشك فيها ولا نختلف عليها . ولكن إذا كان العالم قد صنع بصورة تسمح السائق الأرعن أو القاتل أو الغازى أو المستغل ، أن ينزل ما يريد من الشرور بإرادته الحرة على الآخرين ، فإن معاناة الضحايا لن تقع على عاتق الفاعل الشرير وحده ، بل تقع في جزء منها على عاتق نظام العالم ، الذي وفر له مثل هذه القوة والإرادة الحرة ، التي تمكنه من ارتكاب ما يريد من الشرور . والعالم الذي تحدث به مثل هذه الأشياء عليه أن يبرر طبيعته الدينية اللهمة بطريقة أخرى .

الإجابة الأخرى والقائلة: إن الشر الجزئى خير كلى ، علينا أن ندرسها بعمق ، وليس بصورة سطحية كما كانت تدرس في الماضى . فقد كان التعميم صفتها في الماضى ، ولكن إذا أربنا دراستها دراسة جادة ، فلابد من دراستها بصورة أكثر تفصيلا وتحديدا . إذا كانت الكلمات ذات معان فضفاضة كان لنا أن نقبلها ، فلابد من فهم معناها بدقة وعناية . والحقيقة أننا لن نستطيع فهم هذه الكلمات والمعانى وتطبيقاتها ، إلا من خلال وجهة نظر أعلى وأشمل ، لأنها في الحقيقة لن تجد لها مكانا في عالم القوى .

كيف يمكن الشر الجزئى أن يكون خيرا كليا ؟ . نلاحظ في حالات معينة ، أنه يكون واضحا أن الشر في العالم الخارجى ، كما يتصوره الفكر الشعبى ، وكما هو معروف لنا ، يكون جزءا من الكل ، ويقال : إن الكل يمكن أن يتصف بصفة مضادة لبعض أجزائه ، كأن يكون العالم ككل من عمل عقل مطلق . لابد أن يكون الوضع هكذا ، فلا يجب أن يكون الشر مجرد جزء ضئيل ، يتم التغلب عليه من قبل الجزء الأخير الأكبر من العالم ، يكون الشر مجرد جزء ضئيل ، يتم التغلب عليه من قبل الجزء الأخير الأكبر من العالم ، واكنه قد لايكون موجودا ، إلا بوصفه جزءا منفصلا . فالشر لا يتم قهره أو الانتصار عليه من الخير ( لأن ذلك لا يلغى وجود اللامعقول ، بل يتركه واقعا موجودا كما هو ) ، بل إن الشر إلا مجرد مظهر خادع ، وإذا تم رؤية طبيعته الحقة رؤية شاملة ، تحول خيرا . والواقع أن المرء لا يستطيع أن يقول على تفاحة فاسدة ، مهما صغر حجم الجزء المتعفن بها إن الفساد الجزئي عبارة عن عدم الفساد الكلى التفاحة . وإذا ما كنت أعانى مرضا محتملا في أحد أعضاء جسدى ، فإنك لا تستطيع القول إن هذا المرض الجزئي ، يكون في حقيقة في أحد أعضاء جسدى ، فإنك لا تستطيع القول إن هذا المرض الجزئي ، يكون في حقيقة دليلا على معاناتى التامة ، والحقيقة أن المتفائين القدماء لم يقصدوا شيئا مضادا لمثل هذه دليلا على معاناتى التامة ، والحقيقة أن المتفائين القدماء لم يقصدوا شيئا مضادا لمثل هذه

الأقوال . فكانوا يقصدون عدم وجود شرحقيقى على الإطلاق ، وأن ما يبدو شرا لى ، كألم الأسنان ، أو العلاقات المحطمة ، أو الخيانات والحروب ، ليس إلا وهما أو أوهاما فى نظرتى الجزئية . وذلك أيضا مثل أن ينظر شخص إلى سطح تمثال مستخدما الميكروسكوب فلا يرى إلا قبحا ، فإن ترك الميكروسكوب ونظر إلى التمثال نظرة كلية ، استطاعا أن يرى جماله . وهكذا العالم . رؤية أجزائه توهم بوجود الشر ، أما رؤيته ككل ، فلا تؤدى إلا إلى رؤية خيرية . إن أصحابنا المتفائلين يرون أن وجود هذه الأجزاء الوهمية من الشر تعد مسائة ضرورية لكى يكون الكل الحقيقي خيرا . بل ، وهذا هو المذهب الأفسطيني الأفلاطوني عن عدم واقعية الشر .

بداية لن نتبت أو نرفض الإمكانية المنطقية لكل نلك . لأننا نتعامل مع عالم من الصعوبات ، ولذا نستطيع فقط توضيح الصعوبة الأساسية في هذه النظرية ، إذا كان عالم المخبرة ينقصه وجود قيمة ما هنا أو هناك ، أو وجود علامات إيجابية على الكمال العقلى ، فحينئذ ، ريما يقارنه الفرد بالتمثال الذي يرى أجزاء منه من خلال الميكروسكوب الموجه لسطحه ، فلا يستطيع أن يرى جمال الصورة الكلية للتمثال . وعنئذ يستطيع القول أن نظرتنا الجزئية ، لا تمكننا من إدراك الانسجام الكلي . ولكن المشكلة لا تكمن في ذلك بل في وجود صفة إيجابية الشر . فالمسألة ليست ببساطة نقص في إدراك الانسجام الكلي ، بل في أن الخلل قائم وموجود بالفعل . فكيف يمكن أن يعتبر تعنيب جريح في أرض بل في أن الخللة ألي المناز إليه نظرة كلية ، أو من قبل قاض مطلق شيئا خيرا في كليته ، وليس شرا على الإطلاق . إن ذلك ما لا نستطيع فهمه أو تصديقه . فالواقع أن المسألة هنا ، وكما سبق أن بينا من قبل ، لا نتعلق بكم الشر — إن كان يمكن قياسه — وإنما بالكيف . وذلك ما يجعلنا نعارض الدعوي القائلة بأن العقل يحكم كل الأشياء . لأن أي قدر من وذلك ما يجعلنا نعارض الدعوي القائلة بأن العقل يحكم كل الأشياء . لأن أي قدر من الشر يتصف بالواقعية والإيجابية ، يتعارض مع القول بالمعقولية .

وعموما ومهما كانت المحاولات التى يبذلها أصحاب نظرية تفسير الشر فى العالم ، وسواء أكانوا من أنصار المذهب الواحدي أم لا ، فإنها نادر ما تتسق مع الخلفية الفكرية لنظرية أفلاطون والقديس أوغسطين . فبدون الإعلان عن أن كل شر مادي ، يجب أن يكون ظاهريا ، كانت المذاهب الشعبية التى تفسر وجود الشر فى العام ، تميل إلى قبول القول

بالشر الإيجابى ، وتقلل من قيمته ، بالنظر إليه بوصفه وسيلة . فقالوا : إن الشر قائم فى العالم ، ولكنه بالرغم من وجوده منفصل عن الخير ، إلا أنه مجرد وسيلة الخير . أو بمعنى آخر ، إن الشر يعتبر وجوده ضروريا ، بوصفه شيئا خارجيا ، يمكن مقارنة الخير به والحقيقة أن تفسير الشر بأن له كيانا منفصلا عن الخير ، وأنهما كيانان ومنفصلان فى العالم ، يعد تفسيرا بعيدا عن الفكر الفلسفى .

لندرس الصورة الأولي الشر بوصفه وسيلة . « فالشر موجود وواقعي ، وليس وهما ، ولكنه مجرد وسيلة الخير ، لذلك ينتصر الخير في العالم ككل أو مجموعة . فيكون العقل الذي يرغب في الخير ، هو الحاكم الأوحد » . وابتداء لا يوجد أساس قوى لمثل هذه النظرة في عالم الخبرة . فهناك كثير من الأمور الشريرة التي لا نستطيع أن ندرك فائدتها بوصفها وسيلة الخير ، عموما لندرس هذه النظرة بمزيد من التفصيل . إذا كان وجود الشر وسيلة لغاية خيره خارجية منفصلة مستقلة عنه . فلماذا إذا كانت الغاية خيرة وموجودة ، لا يكون وجودها إلا بوسائل شريرة ؟ خيرية هناك إجابتان محتملتان لهذا السؤال ، على فرض إستقلال الشر عن الخير . فإما أن العقل الواحد ، كان مجبرا على اتخاذ هذا الطريق ، ولم يكن في مقدرة إتباع طريق آخر أقل شرا ، أو أن العقل الواحد ، لم يكن مضطرا لاتباعه ، واختار اختيارا تعسفيا ، بالرغم من قدرته على اختيار الطريق الأفضل منه . واضح أن الإجابتين تشرا إلى التناقض الحتمى ؟ ألا يقدر العقل الواحد على فعل الأفضل ؟ إذن فليس هو القوة الوحيدة التي تتحكم . وتفشل الواحدية . فالعقل معمور العقل الواحد اختيار الطريق الأفضل ؟ إذن فليس هو القوة الوحيدة التي تتحكم . وتفشل الواحدية . فالعقل مقدور العقل الواحد اختيار الطريق الأفضل ولم يختاره ، أنه يكون قد أختار الشر من أبل الشر ، ويات التناقض أمرا لا مكن تحنه .

ولتوضيح ذلك ، إذا كان الألم شرا ، وكان هذا الشر الناتج من الألم الذى حدث بسبب الحرق أو الجرح قد تم تبريره ، بالقول بأن الطبيعة قد جعلت جلدك ذا حساسية ، حتى يمكن المحافظة عليه ولحمايتك بصورة عامة هذه الحالة يمكن الرد على هذا التبرير ، بأنه إذا كانت الطبيعة حكيمة وتسعى إلى خيرك ، كان من واجبها أن تجد طريقة الحفاظ على جلدك بصورة عامة بدون تحميلك مثل هذا الألم الناتج من الإصابة . فإذا كانت الآلة

التى قد قمنا بصنعها ، لا تعمل بصورة جيدة ، فإننا لا نميل إلى لوم أنفسنا فى حالة إقتناعنا بئننا قد بنلنا غاية جهدنا فى أثناء تصنيعها . ولكن الآلات التى تنتجها الطبيعة العاقلة ، لا يمكن أن يحدث بينها تصادم مدمر ، إلا إذا كانت الطبيعة العاملة قد قصدت وجود هذا التصادم المدمر ، وبنفس الصورة ينطبق كل ذلك على كل ما يقال عن القيمة التربوية المعاناة . فإذا كان فى مقدور الطبيعة أن تجعلنا نحقق الكمال بون معاناة ، وليست المعانة جزءا عضويا من كمالنا ، وإنما مجرد وسيلة خارجية . فإن من واجب الطبيعة ، أن تخلقنا بصور مختلفة ، وتحقق كمالنا بدون معاناة . ولكن إذا كانت لا تستطيع أن تحسن من صفاتنا ، إلا من خلال هذه الوسائل المؤلة ، فذلك يعنى أنها محدودة القدرات . وليست مكتملة القوة . ومازال وراء العقل قوة لا معقولة لا يستطيع التغلب عليها . ومثلما لا نستطيع إنتاج آلات بدون دخان ، وريما مع التطور ، نستطيع التخلص من الدخان ، لأننا حينئذ قد نكون أكثر قدرة على السيطرة على عملية الإحتراق . كذلك لا تستطيع الطبيعة تحقيق الكمال إلا من خلال المعاناة ، وهي الدخان الذي ينتج من إحتراق آلة الحياة . وكم يكون سيئا الطبيعة ، إذا لم تكن بالفعل ، وبطريقة غير معروفة ، المعاناة ايست شرا على الإطلاق ، ولكنها تعد كمالا في حد ذاتها ، فإذا تم النظر إليه من أعلى ، يصبح خيرا كليا ، فهل ذلك أمر ممكن ؟

وتأتى الصورة الثانية لتفسير الشر بوصفه وسيلة ، أسوأ من الصورة الأولى . « فالشر موجود حقيقى ، ولكنه مفيد بوصفه خصما للخير » . فالخير والشر كائنان أو واقعان منفصلان مستقلان ، يقف كل منهما في مواجهة الآخر ، فيزيد وجود الشر بفضل المقارنة من أهمية وجود الخير » . ولئن كانت ملاحظة ذلك في حياتنا الشخصية ، بإمكاناتنا الجسدية المحدودة ، وبالظروف المحيطة بنا ، ومعرفتنا النسبية ، مسألة مفيدة لنا من الناحية النفسية ، فإن القول بها لتبرير وجود العقل الكلى ، يعد مسألة طفولية فلئن كان الشر كائنا منفصلا ولكنه كائن وهمي بصورة ما ، وأن هناك في وحدة أعلى بين الخير والشر يمكن أن يتحقق الكمال ، فإن تصور الشركائنا منفصلا عن الخير يحقق وجوده المستقل المقارنة المفيدة ، تصور لا قيمة له في المناقشة الحالية . لأننا قد نسأل ، ألا وستطيع الواحد خلق الخير إلا بجعله أكثر جانبية عند مقارنته بالشر ؟ : إن ألا يمكن

القول بأن الواحد لا يستطيع أن يفعل الأفضل بدون الاعتماد على هذه المقارنة ؟ ولماذا الشر بالذات ؟ إذا كان العقل الواحد لا يستطيع عمل الأفضل ، إلا باستخدام المقارنة ، فإنه حينئذ يكون أقل قدرة من معد برامج "الكونسرت" ، الذي لا يحتاج أن يضع أي أصوات شاذة حتى يظهر جمال بسمفونياته والحانه التي يقدمها . ولكن إذا عنا إلى مجال الخبرة ، هل يبدو كل شر مفيدا ؟ أيحتاج المرض والمريض ليشعر الأصحاء بالسعادة ؟ أكان وجود يهوذا ضروريا حتى يظهر المسيح خيريته . تقول العقيدة في هذه الحالة : نعم بل وتضيف بأن الجرم لابد أن يحدث . ولكن ألا يستطيع إنسان اليوم المتنور أن يدرك على فرض أن الشر والخير واقعتان منفصلتان ، أن الخير من الناحية المنطقية قد يختفي ، إذا تم التخلص من وجود الشر ؟ . ألم يكن من المكن أن يكون المسيح كما هو بدون يهوذا ؟ أن يدرك مدى ضعف اعتبار الشر موجودا لتحقيق المقارنة ، وأن ذلك هو التبرير الوحيد أن يدرك مدى ضعف اعتبار الشر موجودا لتحقيق المقارنة ، وأن ذلك هو التبرير الوحيد لوجود العقل الواحد . ومع هذا الفرض الضعيف القائل "بوجود الشر والخير بوصفهما كائنين منفصلين مستقلين ، تحدث المقارنة الخارجية بينهما " ، يعتبر قريبا من نعده حلا كائنين منفصلين مستقلين ، تحدث المقارنة الخارجية بينهما " ، يعتبر قريبا من نعده حلا حقيقيا لهذه المشكلة الكبرى . ولكنه حل مازال بعيدا عنا وعن عالم الحس .

وهكذا تبدو الواحدية ، نظرة مشكوكا فيها للعالم ، إن لم تكن مستحيلة . وتبدو قيمتها ضنيلة بالنسبة لمسألة التأييد الدينى . فلا نستطيع البرهنة بالخبرة على سيطرة القوة العاقلة على العالم ، ولا نستطيع أن نوضح لأنفسنا ، كيف تكون هذه القوة هى الأعظم . ومازلنا حتى الآن لا لاأمريين . ويبدو أن ملائنا الوحيد ، يكون من خلال المنهب المشكوك فيه والقائل بعدم واقعية الشر . الذي لا نرى فيه إلا الظلام والغموض .

\_ A \_

وهنا نواجه بالثنائية ، وبالمذهب الذي ساد عصورا كثيرة ، وهو مذهب الأب ، المستقل عن كل عالم المخلوقات المحدودة ، الموجه لكل الأشياء ، الرحيم والحب لأولاده ، ويحكم بمصداقية مطلقة على كل الأفعال الإنسانية . فمن جهة ، لا يمكن لأحد أن يسال عن القيمة الدينية لهذا المذهب . فالأب كما صوره المسيح ، يحمل الصفة التي ترغب فيها في الوجود ، أو أن نجدها في الواقع . ولكن من جهة أخرى ، يبدو أن إله هذه النظرة الثنائية محدود . فبوصفه يرحم أولاده ويشفق عليهم ، فإنه شفوق ورحيم . ولكن الشفقة إلا تعبيرا عن محبة من لا يستطيع أن ينجينا من الشرور . وإذا قيل إن الشر موجود وحقيقي ،

وقصد به تحقيق خيرنا ، فإنه ما يزال هناك الاعتراض الذي لا أجابة له ، وهو أن إذا لم يكن الأب محكوما بقوة لا عقلية وراءه ، فإنه لم يكن يحتاج إلى أن يفرض علينا التعرض الشر ، وربما يحقق لنا الخير ، بطريقة أقل خطورة وألما . والمقيقة أن التفسير الوحيد المعقول للشر الحقيقي ، في حالة وجوده مستقل في العالم ، ويكون متسقا مع قدرة الله وخيريته ، هو التفسير السابق شرحه ، وهو أنه إذا كانت المخلوقات ، مثلنا ، قد خلقت حرة ، فلابد أن تكون أيضا حرة في اختيار الشر . ولكن هذا التفسير ، ينطبق ويفسر فقط الشر ، الذي ينتج مباشرة من الاختيار المر ، والذي يؤثر مباشرة على النبن قاموا بالاختيار ، وكانوا يدركونه تماما عندما قاموا باختياره ولا يمكن للإختبار الحر أن نفسر كل الشرور. وتبدو كثير من الشرور غامضة ولا معنى لها مقارنة بخيرية الله . وقليل من الشرور تلك التي نعتبرها نتيجة مباشرة لن قاموا باختيارها . إنه من الصعب تفسير كثير من شرور عصرنا بالقول بحرية الاختيار . فقراء المن العظيمة ، والذين يرثون الأمراض المزمنة ، والضعف الطبيعي للإرادة والجنون ، والمصابون في الحوادث ، الجنود المقانون الذبح ، العبيد ، كل هؤلاء ، وما أصابهم من شرور لا يعنون مستولين عنها ، ولم تكن نتيجة لاختيارهم الحر ، ، تماما مثل من يتمتعون بالصحة والسعادة ، والثروة ، لم يختاروا الخير ، الذي ولنوا فيه بأنفسهم وبأرائهم الحرة ، فيستطيع الإنسان أن يحقق الكثير بنفسه ولنفسه ، ولكن أفضل مالديه ، وما يتعلق ببيئة ، يكون محددا بالميلاد . ولا تعد حرية الإرادة الإنسانية مسئولة عن كل ما يسبب الألم والشرور ، لذلك فإما أن يكون الشر عنصرا عضويا في وحدة أعلى أكثر كمالا للعالم ، وإما أن يكون القول بإلارادة الحرة ، لا بعد تفسيرا أو تتريرا لوجوده .

والحقيقة أننا عندما نصل إلي هذه النقطة المألوفة في مناقشتنا ، لا يحتاج القارئ النكى منا إلى عادة القصمة القديمة . فلقد استقرت في وعيه ، ولا يحتاج منا إلى مجرد تذكرة مختصرة بالنقاط الرئسية التي تتعلق بهذه المسألة وبالمسائل المتصلة بها .

فإذا كان المذهب القائل بنبوة الله ، يمكن أن يفيدنا من الناحية الدينية ، فلابد لذا أن نحسم مسألة ، أيكون الله الذي نسعى إليه ، قادرا على كل شئ ويحكم كل الأشياء ، أم أنه قوة محدودة أو ربما يكون شيئا آخر غير القوة ، أما الافتراض الثاني بالنسبة لطبيعته ، فإنه يصبح منتميا إلى هذا الجانب من العالم الذي عمدنا الآن إلى حذفه من دراستنا .

فإذا كان الله قوة ، فإننا ندرك تماما الوضع القديم والمحير بالنسبة لطبيعته ، فإما أن يكون لا متناهيا أو محدودا . فإن كان لا متناهيا ، فإننا نجد أنفسنا نواجه كل الصعوبات ، التي سبق ذكرها عند دراستنا للعقل اللامتناهي ، بل وهناك صعوبة أسوأ من كل تلك الصعوبات السابقة ، وقد نعود إليها بالتفصيل فيما بعد . ولكن من جهة أخرى ، إذا ما تم إدراك الأب بوصفه قوة محدودة ، وقبلنا ما تقول به المانوية الحديثة ، فإنه لا يمكن تقديم تقنيد مسبق عن إمكانية الفرض ، مادامت أي قوة ترغب فيها مجرد إمكانية ، ولكن مشكلتنا الكبرى تكمن في واقعة أن التجربة وحدها ، تستطيع تقديم أو تأسيس هذا الافتراض ، الذي يحتاج بطبيعته إلى برهان بعدى . والتجربة كما يظهر في العلم ، لا تحتاج في الواقع لمثل هذا الافتراض . ولذلك نظل نعاني من الشك ، على الأقل في أثناء دراستنا الواقع لمثل هذا الافتراض . ولذلك نظل نعاني من الشك ، على الأقل في أثناء دراستنا العالم بوصفه قوة .

كان ذلك عرضا للمسألة بمنورة عامة . والآن ننتقل إلى التفاصيل . فالصعوبة الكبرى التي سبقت الإشارة إليها ، والتي تقف عثرة أمام الفرض القائل بوجود قوة خالقة لا متناهية ، صعوبة تكمن في مفهوم الخلق ذاته . فالمفهوم الشعبي عن الخلق ، يعنى ظهور شئ بفعل خالق ، والشئ المطوق أو الناتج يوجد خارج الخالق ومنفصل عنه . وإلغاء هذا الفصل بين الخالق والمخلوق يعنى القول بوحدة الوجود . وليست الواحدية محور اهتمامنا الآن . ولئن كان القول بوجود قوة خالقة لا متناهية خارج مخلوقاتها أو منفصلة عنها تتضمن أكثر من صعوبة ، فإن القول بتكرار الصعوبات القديمة ، والتي تدور حول القول بأن هذه القوة اللامتناهية ، تصبح متناهية ، بمجرد أن يظهر شئ خارج منها أو يوجد أحد مظوقاتها قول لا يفيد . وننتقل مباشرة إلى صعوبة خطيرة ، وتتمثل في واقعة أن مفهوم الخلق ذاته أو إنتاج شئ خارجي ، يتضمن بالضرورة علاقة بقانون ، تتمثل في كل من المنتج والناتج ، ويحدد الشروط التي تحكم العلاقة بينهما ، والتي في ضوبتها يمكن أن يتم الخلق . فلابد أن تعمل القوة الخالقة تحت ظروف معينة ، مهما كانت أفعالها ، ومهما وصفت بالغموض ويعدم معرفة الطريقة التي تحدث بها ، ومن يعمل تحت شروط معينة لابد أن يكون منتاهيا ومحدودا . وليس هناك وسيلة يمكن للقائل بالفصل من الخالق والمخلوق أن يتخلص بها من هذه الصعوبة . التي لابد أن تظهر في حالات الخلق . وبمكن تلخيص الصعوبة مرة أخري ، بالقول بأن كل قوة خالقة ، تحتاج إلى أن يتم تفسيرها في ضوء قانون أعلى وقوة أخرى ، تماما مثل تفسير الشئ المخلوق ، لذلك فإن أي شئ ينتج شيئًا خارجًا عنه ، أو خارج ذاته يصبح معتمدًا على قوة ، مثله مثلنا تماما . فدعنا نوضع ذلك .

لنفرض أن عبارة « ليكن هناك نور » تمثل فعل الخلق ، وكان النور الذي نتج عبارة عن واقعة وحقيقة في الله ، إذا لاختفت الصعوبة ، واختفى معها أيضا تصور قوة خالقة اشئ خارجها أو منفصل عنها ، وبالتالي نصبح من أنصار وحدة الوجود ، ونوحد المخلوقات بالقوة الخالقة . ولكن إذا كان النور ليس هو فعل الخلق ، ومنفصل عنه ، فإننا نواجه صعوبة خطيرة في التصور ذاته . لأن القوة التي صنعت الأمر التكويني ، ليست هي ' ذاتها الشيئ المخلوق ، وإنما كما لو كانت هذه القوة قد وجدت الشيئ المنتج بوصفه نتيجة لهذا الأمر التكويني . فعندما يقول الله : ليكن هناك نور » ، فإن هذا الأمر ، أو الفعل ، أو الكلمة ، أو أي عملية يمكن أن تحدث في العقل الإلهي ، يجده الله متبوعا بالظهور الخارجي لشيٌّ ما ، وبالتحديد «نور» . الآن الله بوصفه خالقا للضوء ، لا يمكن إبراكه موصفه خالقا الشروط والظروف ، التي في ظلها يمكن أن يلحق الأمر التكويني أو يعقبه هذه النتائج فقط وبالتحديد . وإنما النجاح الخارجي للأمر التكويني ، يفترض مسبقا وجود شروط خارجية ، يمكن أن ينجح في ظلها هذا الأمر التكويني ، فعندما أقول مثلا ليكن هناك نور ، وأحصل عليه بالأمر التكويني وبعض الأفعال المانية الضرورية ، كذلك الإله المتصور في تلك الحالة ، فرغم عدم حاجته إلى أى شئ آخر غير أمره التكويني ، فذلك لأنه قد وجد أن هذا الأمر التكويني ، سبب كاف لهذا التحول الخارجي من الظلام إلى النور. ولكن مثلما يحتاج نجاحي في الحصول على الضوء ، إلى تفسير من قوانين العالم الخارجي ، كذلك يحتاج نجاح الله أيضا إلى تفسير ، بالرغم من أن وسائله أقل تعقيدا من وسائلي . وبالتالي بهذا التصور بات يعمل في عالم القانون الخارج عن ذاته ، وقوانين هذا العالم ، تتطلب لإنتاج الضوء بوصفه واقعة خارجية ، واقعة أنه يتوجب عليه القيام يفعل معين ، وفي هذه الحالة هو فعل « الأمر التكويني» . فتؤمن هذه القوانين ، في هذه الحالة المفترضة ، نجاحه وبالتحديد تحت ظل هذه الظروف أو الشروط ، مهما كانت طبيعة عملية " الأمر التكويني .

واكن كيف ظهرت هذه الشروط ؟ كيف يكون الله قادرا على إيجاد النور خارج ذاته ومستقلا في وجوده عنه ؟ . فريما يكون قد خلق هذه الشروط الخارجية التي يعتمد عليها نجاحه في خلق النور . فالإنسان يستطيع اليوم صنع بعض الآلات الذكية ، التي قد تمكنه من إنارة مبنى كامل ، بمجرد لفظه لعبارة « ليكن هناك نور » . ولكن سريعا ما نواجه نفس الصعوبة مرة أخرى . إذ تتطلب المسألة وجود نوع من التماثل أو التجاوب بين المهارة الميكانيكية للإنسان مع قوانين الطبيعة بصورة مسبقة ، كذلك يكون الوضع مع قوة الله

الخالقة ، فإذا كانت خلقت بصورة مسبقة شرائط نجاح أمره التكوينى ، فإن نفس التساؤلات ، تظهر ، وهكذا إلى مالا نهاية . أى أن سلسلة من الأفعال تتضمن أن الله يعمل فى طبيعة خارجية غير ذاته ، أو عالم مستقل عنه ، وذلك يعنى أنه قوة محدودة ، تعمل فى قوانين ، تخضم وتسمح لها بالعمل .

ولكن ألا أستطيع حينتذ رفض ،القول بمذهب لا تناهى الله ، ونقبل بدلا منه القول بأن هذه القوة متطابقة مع مخلوقاتها ؟ . ألا نكون حينئذ من أنصار المذهب القديم القائل بوحدة الوجود وفي نفس الوقت نستطيع الحفاظ على مذهبنا بأبوة الله ؟ الحقيقة أن هذه المحاولة لا أمل فيها . لقد سبق توضيح الصعوبات المتعلقة بالاستخدام الديني للفروض القائلة بوحدة الوجود . علاوة على ذلك ، شعر كثير من المفكرين الموحدين بقوة الحجج القديمة ، حتى بأنه قام الأستاذ بون ، بعرضها في ميتافيزيقاه وخاصة تلك الحجة القائلة ، بأن إذا كان الخالق متوحدا مع مخلوقاته ، فإنه بوصفه قوة ، لا يستطيع التوحد بنا ، لأننا تشعر بأننا قوة خلاقة بذاتنا ، واسنا مجرد صور لأي قوة أخرى أو أفعال لها . ولكن إذا كنا منفصلين عن الله ، فإنه في مثل هذه الحالة يكون خلقه لنا متضمنا الصعوبات السابق عرضها وتوضيحها . فعندما صنعنا ، نجح أمره التكويني خارج ذاته واحتاج النجاح إلى وجود قانون مسبق ، أو إن شئت ، إلى وجود مسبق لقوة غيره توجد خارجه ، حتى تفسره تماما ، مثلما يتضمن قيامي بتحريك يدي أو مقلة عيني ، وجود عالم كامل من الوجود الكائن بالخارج والمستقل عني ، حتى يحقق لإرانتي تلك الحالة من السلطة أو القدرة . ولك أن تلاحظ أنك بمجرد أن تفترض مثل هذه التصورات ، وبالتحديد عندما تفكر في وجود قوة تقوم بأفعال ، ينتج عنها شئ خارجي ، تجد أنك تحتاج إلى قوة أرقى وقانون أعلى وأشمل ، يوجد خارج هذه القوة الأولى ، حتى يمكن أن يفسر ، كيف أدى فعل هذه القوة الأولى بهذه الطريقة ، إلى وجود أو تحقيق هذه النتيجة الخارجية أو هذا الشيئ الخارجي بالتحديد ولم تخلق شيئا آخر غيره . لذلك فإما أن الله لا يخلق شيئا خارج ذاته ، أو أنه عندما يخلق لابد أن يكون خاضعا لقوانين موجودة سلفا ، تفترض وجود قوة أعلى وأرقى منه ، وتوجد مستقلة عنه في الخارج . وياختصار شديد ، تتضمن الأفعال التي بنتج عنها تغييرات خارجية تكيف الوسائل مع الغايات . وخلق الأشياء الخارجية ينتمي إلى هذه الفئة من الأفعال ، فإذا لم يكن الفاعل أو الخالق متطابقا أو في هوية واحدة مع ما ينتجه ، فإنه لابد أن يكون هو ذاته خاضعا الشروط الخارجية التكيف بمعنى أن يكون قوة محدودة أو متناهبة .

يعتقد كثير من المفكرين أنهم يرفعون من شأن الله وتوقيره ، عندما ينسجون مجموعة من الأفكار المتناقضة والغامضة حول شخصه ووجوده ، ويتجنبون الصعوبات السابقة ، من منطلق أن فعل الخلق سر من الأسرار الإلهية ، والواقع أن هناك الكثير من الأسرار والمغاليق ولكن إذا كنا لا نعرف كيف تنمو الأشجار ، ولماذا تخضع الكواكب لقانون الجانبية ، فإننا نعرف يقينا أن الأشجار تنمو ، والكواكب تطيع . ومن جهة أخرى ، لا نعرف كيف تكون المربعات بوائر ، ولكن في هذه الحالة نبرك تماما استحالة أن تكون المربعات بوائر . فإذا جاء شخص وأخبرني أن الله دائرة مربعة ، وطلب منى أن اعتبر كنوع من التقديس ويسبب الورع الديني وفي ظل غموض وجود الله أن الله ليس دائرة مربعة فإني أقول له : ، أنه من المشين وعدم التقديس أن أنسب اله طبيعة متناقضة ولا معقولة ، وأعلن له من جانبي وبدون تردد بأتى بالرغم من عدم معرفتي لطبيعة الله ، أو معرفتي القليلة عنه ، متأكد من أنه ليس مريعا دائريا . كذلك أيضا يجب ألا ينفعنا تناقض تفسيرات فعل الخلق ، إلى اعتباره سرا وإلى استحالة معرفة الإنسان كيف يصنع الله الأشياء . لأنه مهما كان الخلق لغزا أو بسرا ، فنحن على يقين ، من أنه إذا كان الخلق في طبيعته يعني وجود قوة خارج الله ، وبجود قانون خارجي مسبق يحكم عملية الخلق ، فإن الله ذاته لا يكون متتاهيا وقوة محدودة ، كذلك إذا لم يكن الله متوحدا أو مطابقا مع مخلوقاته ، فإن فكرة الخلق ، تتضمن وجود قوة تسبق فعل الخلق ، وتوجد مستقلة عن الله . لذلك فإن الوسيلة التي حاول بها الكثير من المفكرين الهروب من هذه الإشكالية القديمة المتعلقة بالخلق ، لم تكن وسيلة ناجحة على الإطلاق . فحقيقة توجد أسرار كثيرة ، نقبلها وننحني إجلالا لها ، ولكن إذا كان الظق أو عملية الظق من هذه الأسرار ، فإن التناقض الذاتي في عملية الظق ذاتها ليس سرا .

-1-

بعد تناولنا ما سبق بشئ من التقصيل ، ننتقل إلى الصور التالية ، ونحن أقل حماسا . أيجب أن نظل علي قناعتنا بدون أي تأكيد بأقضلية الخير ؟ أيجب أن نظل قانعين بهذا الإيمان المنقوص ؟ ، إذا كان ذلك واجبا ، فعلينا أن نستسلم . ولكن ماذا يحدث إذا ما فشل أيضا ذلك الإيمان التجريبي المستند على حجة التصميم ؟ دعنا نحاول دراسة هذه النظرة . نقول : نحن لا نستطيم أن نعرف نوع وعدد القوى في العالم مهما حاولنا .

ولكننا نعرف أن هناك دليلا على أن هذه القوى تتسق مع القانون الخلقى ، ولا تتناقض معه . ويظهر لنا هذا الدليل من العلامات التجريبية الواضحة على خيرية نظام العالم المحيط بنا ، وهذه النظرة بصرف النظر عن قيمتها الدينية ، تكون فى كل الأحوال معتمدة على الدليل التجريبي وتتظاهر بأنها قادرة عليه وعندما نأتى لمناقشة هذا الفرض ، فى ضوء الخلافات المثارة حوله ، يشعر الإنسان بمرارة ، الذى يشبه المرض الذى يهاجم كل من يحاول أن يكون قانعا بهذا العالم المرئي الكثيب ، الذي نحاول أن نحصل على السعادة فيه دون جدوى . إن الغائية التجريبية التى تبحث عن صانع العالم ، لا تجد إلا أفكارا منتاقضة ، وحججا وبراهين عملية لا تتوقف على الموازنة والمقارنة بين هذه الطريقة أو ثلك ، فلا يستطيع الإنسان الوصول إلى أى نتيجة ، أو يكتشف هذا الصانع العالم الذى تبحث عنه تلك النظرة الغائية . فدعنا نشرع فى دراسة هذه النظرة الميئوس منها ، فذلك قدرنا .

لا يوجد هناك شك في أن مذهب التطور قد جعل الدليل التجريبي المعروف عن وجود قوة صانعة العالم أكثر صعوبة مما كان عليه . وعندما نصل إلى هذا الشق من مسائتنا علينا أن نعترف أننا لن نضيف جديدا لما يعرف القارئ . فتظل هذه الغائية التجريبية موضوعا مشكوكا فيه دائما من قبل البحث الإنساني . وأي رفض لقوى نكية محدودة يفوقنا ، يجب أن نعتبره مستحيلا . والمتاح أمامنا الآن يتعلق بإمكانية وجود برهان استقرائي على وجود مثل هذه القوى النكية العليا . وهنا نجد الصعوبات القديمة المبرهنة على صحة أي نظرية غائية الطبيعة ، وبالرغم من محاولات كل المفكرين المعاصرين لحلها ، فإنها قد زادت صعوبة بسبب معرفتنا بحقائق التطور . لقد أدت نظرية التطور إلى مزيد من الغموض ، الفرض التجريبي القائل بوجود قوة خيرة ومحدودة ، تعمل بنكاء وبمسحة أخلاقية في العالم ، لأنه أولا ، بالنسبة لنكاء القوى العليا ، نلاحظ أن نظرية التطور التجريبية ، بالية بحتة ، يمكن أن نعرف أو حتى نخمن ، كيف يمكن لما نسميه من الناحية التجريبية ، بالية بحتة ، يمكن أن يعاكي في آثاره ونتائجه النكاء الذي تعارف عليه الناس في حياتهم التجريبية لذلك لم يعد لدليل « التصميم التجريبي » ، نفس القوة الإقناعية التي كانت له من قبل ، ويمكن شرح معقولية الحجة التجريبية القائم عليها دليل التصميم ، بأتي إذا شاهدت مجموعة مكعبات من مكعبات الأطفال ، المرتبة لكلمة ما ، أو بشكل منزل مثلا ،

فإنى أستطيع افتراضه أن يدا منظمة إنسانية ، قد قامت بتشكيلها على هذه الصورة . وتعتمد القوة الاستقرائية التى قامت عليها الحجة على ملاحظاتى ومعرفتى السابقة بنه لا يوجد شئ لديه القدرة على وضع هذه المكعبات على هذا الوضع من الترتيب ، فى هذا العالم المرئى الحاضر ، إلا اليد المنظمة والمصممة للإنسان ، أو اليد الإنسانية . ولكن إذا إكتشفت وجود شروط أو قوى مادية معينة ، تستطيع القيام بهذا العمل ولها القدرة على ترتيب هذه المكعبات ، فإنى حينئذ أن أعتبر وجود النظام أو التنظيم ، دليلا صحيحا على وجود الإنسان المصمم . كذلك أيضا عندما أستطيع رؤية الانتخاب الطبيعى ، على أنه منظمة في الطبيعة ، لاعتبارها دليلا استقرائيا على وجود نجار عظيم أو صانع الساعات منظمة في الطبيعة ، لاعتبارها دليلا استقرائيا على وجود نجار عظيم أو صانع الساعات طبيعية مثل قوانا تنتج مثلما ننتج ، أو عن طريق الصدفة ، ما يمكن أن نطلق عليه نظاما أو ما قد نعتبره خاضعا لتصميم معين . لأنه في هذه الحالة ينتابني شعور بعدم قدرتي على تطبيق الحكم على كل الحالات المحسوسة ، ولما كان الفرض التجريبي لا يمكن إثباته على تطبيق الحكم على كل الحالات المحسوسة ، ولما كان الفرض التجريبي لا يمكن إثباته بجعل العين غير قادرة على إثبات وجود هذا النظام أو التصميم .

وقد سمعنا أن القول بالتصميم يتناقض مع التطور . والحقيقة أن المسألة على العكس ، فإذا كان هناك مصمم يعمل من خلال التطور ، فإنه بلا شك يتم تع بسداد فى النظر ، وقدرة على التحكم . ولكن المسألة لا تتعلق بالتوافق مع التطور ، وإنما بما يمكن إثباته من التجرية البحتة ، وما قد يشعر به الإنسان الحديث من أن التجرية البحتة ، تتركه دائما فى شك مطلق فى ما هى القوى ، نكية كانت أم غير ذكية ، التى تعد مصدر كل خبراتنا . ولئن كانت معرفتنا بالقوانين قد قطعت بنا نصف الطريق ، فإنه كلما ازدادت معرفتنا بالطبيعة ، أيقنا فى الاعتماد على التجرية البحتة ، بالنسبة لمعرفة القوى التى قد تكون خلف أو وراء الأحداث . فريما توصف بالنكاء ، وريما تتصف بما نطلق عليه فى عالمنا الحس بالآلية . ولكن بوصفها قوى محدودة لا نعرفها نحن البشر فى تجريتنا إلا من خلال الحس بالآلية . ولكن بوصفها قوى محدودة لا نعرفها نحن البشر فى تجريتنا إلا من خلال أثارها . وتلك ما هى إلا تلميحات بعيدة عن طبيعتها الحقيقية . وإنه لمن المؤلم حقا أن نقرأ فى أيامنا ، عن الجهود الضائعة ، التى تحاول إثبات عقيدة لاهوبية معينة عن وجود قوة ما

وراء التجربة ، لا يمكن نقضها بالتجربة ذاتها . وكما كان هذا الدليل يمكن أن يقلل أو يزيد من الشك الذي يمارسه الفرد تجاه عقيبته . إن العقيدة الصحيحة لا تحتاج لمن يدافع عنها .

ولكن مازال هناك الجانب الآخر من المسألة . فإذا تم الإعتراف بوجود قوة ذكية ، فإنه توجد حاجة لأن تتصف بالأخلاقية ، أى أنه إذا كانت هناك نظام ما ألا يكون هذا المصمم خيرا ؟ دعنا ننتقل إلى دراسة هذه المسألة .

## - **V** -

إن التطور زاد من إحساسنا بغموض عالم الخبرة ، ولذا يحق الدارس الديني صاحب العقلية الفلسفية أن يتشكك في صور هذا الإيمان التجريبي ، لأنه لا يجد أملا في أن يصل من خلال هذه العملية التجريبية إلى معرفة أي شئ حقيقي عن أي مصمم أو صانع لهذا العالم ، إن دراسة الأدب الإنجليزي أو محاولة معرفته من قراءة الأوراق الملقاة في ورشة لتطيد الكتب ، أهون من البحث عن تصور واحد للحظة الحقيقية ، التي صنع منها هذا العالم ، بناء على أي براسة تجريبية لما نراه في الطبيعة . ولقد كان محقا لإهماله مثل هذه المحاولات كلية وإلى الأبد . وعلى الدين أن يبحث عن الوجهة الدينية الوجود في اتجاه مختلف تماما وبعيد عن مجال العلم . وكلما ارتقت الوقائع وأنماط الوجود التي نريد دراستها ، زادت المهمة صعوبة . وإن كانت السماء قد حجبت عنا أشياء كثيرة ، فإن الأرض والإنسان ، بوصفهما وقائع طبيعية ، قد حجبت عنا أشياء أكثر . وإن يرشدنا إلى وجود خطة واحدة القيمة الدينية العالم إلا أسلوب التجريد الشعرى . فأي وجهة نظر معارضة تستطيع إيجاد دليل صحتها من فساد النظر الرأى الآخر القائل بوجود نظام أو مصمم الكون . فدائما ما ينظر الطبيعة من وجهات نظر متعددة ، فقد يقول قائل د وإن الطبيعة تهدف إلى تحقيق الوفرة لمتطلبات الحياة » . فيرد عليه صوت أخر قائلا « لذلك يجب أن يموت العجزة وكبار السن والمرضى ، وينهى آكلة اللحوم حياه جيرانهم فيقول الأول أن الطبيعة تهدف إلى التطور لأرقى أنماط الحياة » ، فيجيب الثاني لذلك قد زودت الطفيليات على اختلاف أنواعها بكيف تتغذى على هذه الأنماط الراقية » ويقول الصوت الهابط من السماء ، بأن الطبيعة ترغب النظام والوحدة . فيرد صدى الصوت قائلا لذلك صنعت الشهب والمنتبات » ، والآن إذا ما ظهر الشيطان ، واقترح إن الفرض الوحيد

لهجود المصمم ، يستند على أحد هذه الأقوال ، فكيف يمكن الخبرة والتجربة أن ترد على القتراحه ؟ فقد يقول أن الطبيعة قد قام بصنعها ، كائن يسعد ويستمتع بكل الانشطة وعلى أختلاف أنواعها . وبتنوع الأنظمة في العالم ، وبصور التناقضات التي لا حصر لها في عالم الحس . وبكل وسائل القوة ، فيجب رؤية الكائنات الحية تتصارع مثلما يحب منظر السعادة ، لأنهما نماذج النشاط يسعد بانتصارات المنتصرين وبآلام المهزومين ، وفي رشاقة صغار الحيوانات ، وفي موت حيوان يصارع على البقاء ، وبسماع أصوات البؤساء وهم يستجدون عطفة ورحمته ، وعذاب ونشوة القديسين والفنانين والعاشقين . كل هذه الأشياء يحبها لأنها مجرد صور مختلفة الوجود . يريد جوانب متعددة الحياة وصور يلعب بها ويتأملها مثلما يفعل الطفل الكسول بفقاعات الصابون ليستمتع بمنظرها . إن هذا الكائن بلا شك كائن محدود . ولكنه يحكم الجزيرة الآن . وتظهر تصميماته واضحة في الطبيعة . فيؤمن به كل من ينظر إلى وقائم الخبرة ومحتوياتها .

والواقع أننا ندرك تماما أن التجربة لا تفند مثل هذا المنهب . لأن كل ما يستطيع العلم أن يقوله أننا ريما نكون بين يدى مثل هذا الشيطان » . لذلك يجب على دارسي الدين أن يتوقفوا عن البحث عن الإله الحي بين الوقائع الجامدة والميتة للعم الطبيعي ، وأن يوجهوا وجهتهم تجاه الميدان الصحيح البحث. فالعلم غالباً ما يترك كل هذه الفروض عرضة للشك المطلق . وريما يصبح هذا الجزء المحدود الذي نحيا به من العالم ، على ما هو عليه ، بأي طريقة من الطرق الطبيعية التي لا حصر لها . وإذا كان التصميم أحد سماته وأهدافه المباشرة فإنه قد يكون واحدا من الأهداف التي لا حصر لها. فليس من المحتمل أن تستطيع التجرية أن تمننا بمعرفة أكثر وأكمل عن الموضوع . إن العلم يكون محقا عندما نعتمد على التجرية لمعرفة أهداف مختلفة ، وبالأخص من أجل فهم قوانين تعاقب الظواهر ، بهدف أن نصبح قادرين على معرفة خطة العالم ، مهما كان تشكيلها ، بنها تجعلنا قادرين على التعامل مع الأشياء في عالمنا المصموس . وإذا كان العلم ، لكي يحقق ذلك ، ، يعتمد دائمًا على مجموعة معينة من المسلمات ، يؤمن ويسلم بها ، وبالرغم من أن مثل هذا الإيمان يحتاج دائما إلى أساس أعمق ، فإن هذا الإيمان على الأقل لا يتطابق مع الحكم المسبق ، الذي يتخطى مرتبة الفرض ، ويضع نفسه فوق كل الشكوك ، ويدعى الوصول إلي اليقين باللجوء إلى التجرية ، ويقرر أن خطط صانع العالم تتفق مع خططنا الإنسانية . والواقع أن هذا الإيمان التجريبي ، يكون في أحسن صوره وفي مأمن من النقد ، عندما لا يأخذ المؤمن به موقف الباحث أو المحقق ، وإنما موقف محامى النفاع الذي يتدبر طريقا خارج قواعد النقاش ، ويطلب من الآخرين البرهنة على زيف حججه ، وما عليهم إلا التسليم بصحتها والقبول بها .

#### - 1 -

وهكذا نعود إلى هذا العالم الخارجى المفترض القوى ، فنجده إما صامتا ، أو يتحدث أحاديث غامضة مشكوكا فيها ، وربما تكون القوي ذات قيمة كبرى ، واكن بالنسبة اننا ، وحتى إن قبلنا بدون تساؤل هذا العالم الخارجى المفترض ، فإن قيمته تبدو مشكوكا فيها ، ويزداد هذا الشك كلما تمعنا في النظر إلي الموضوع ، فقذ يكون الشر الجزئي خيرا كليا ، واكننا لا نستطيع أن نرى كيف يحدث هذا في العالم الخارجي ، ولا نجد دليلا على صحة ذلك . إن القوه تكون مسئولة عما تحدثه ، وما تسببه ، ولذلك فإن القوى التي تسبب الشرور في العالم تبدو قوى مشكوكا في قيمتها الدينية .

وقد وضحنا بصورة عامة ما نتوقع من هذه النتيجة المشكوك فيها . فمن المفترض أن هذه القوى ، توجد مستقلة عن عقولنا ، استقلالا تاما ، وتعمل وحدها في الزمان . وليس بوصفها عاملة في الزمان أي أهمية معينة أو قيمة أزلية . ويمكن القول : إن وصف أحد هذه القوى باللاتناهي يعتبر وصفا غير يقيق أو تسمية خاطئة في مدلولها . فإذا أنتجت قوة ما شيئا ، يكون خارجها ومستقلا عنها ، فإن فكرة حدوث ذلك ، تتضمن وجود قوة أخرى منفصلة عن القوى الأولى تجدها وتحكمها ، وإذا كانت القوة متطابقة مع منتجاتها ، فإن أسم القوة لا ينطبق عليها ولا يعبر عنها تعبيرا صحيحا ، لأننا كما نرى عندما نتحث عن العالم في جانبه الآخر ، وبالأخص ، بوصفه أزليا ، فإن مفاهيم مثل مفهوم القوة والناتج والعلة والمعلول ، وما شابهها من المفاهيم تصبح مفاهيم ثانوية وتوابع المفهوم الأكبر عن العالم بوصفه فكرا ، لأن كل هذه القوى تكون قوى العقل الأزلى ، ولكنها تتطق الأكبر عن العالم بوصفه فكرا ، لأن كل هذه القوى تكون قوى العقل الأزلى ، ولكنها تتطق مي وحدى تقول كل قوة من هذه القوى اعمل هنا مع الآخرين من بني جنسي ، فاستطيع في وحدى تقول كل قوة من هذه القوى اعمل هنا مع الآخرين من بني جنسي ، فاستطيع أن أحارب ، وأبذل الجهد ، وانتصر ، وأطيع ، وإسعى نحو أهدافي قدر استطاعتي ، ولكن هناك توجد دائما من ورائي الشروط التي تحكمني ، وهذه الشروط ما هي إلا وجود هناك توجد دائما من ورائي الشروط التي تحكمني ، وهذه الشروط ما هي إلا وجود

القوى الأخرى . إن عالم القوى عالم أطفال التنين ، يتصارعون إلى الأبد . والدين الوحيد الذي يعبرون عنه هو دين الشجاعة والمعاناة . أو فقد يستطيع المرء أن يقارنهم بالمصارعين في قصر الملك " أتيلا " لا يستطيع أن يدرك قيمتهم إلا العقل الأزلى الذي يريد كل شئ . أما هم في ذاتهم ، فليسوا إلا محاربين يتصارعون في غرفة الولائم .

ولئن لم تكن لدينا أدلة كاملة على ما نحاول إثباته الآن ، فإن مناقشتنا السابقة قد وضحت كثيرا منها . فقد تجد أو تعتقد أنك قد وجدت ، قوة أو اتجاها ذا قيمة دينية . ولكن سريعا ما تجد خصما لعوبوا له ، يقف في مواجهته . فإن كان ما وجدته هو التطور ، فالتحلل يقف في مواجهته . وإن كانت الطبيعة العطوفة الرحيمة بأطفالها ، فسريعا ما تظهر الطبيعة القاسية والخادعة منافسة لها . وإن كانت قوة محبة الجمال ، فسريعا ما تكتشف أن الأمراض الطبيعية والتحلل والفساد ، دليل على وجود قوة كارهة الجمال . فتكون كل هذه القوى مجرد صور خادعة ، تكمن حقيقتها في قوانين الفيزياء ؟ . حينئذ يكون المالم مجرد سمار ضخم ينبع من الجزئيات المتصادمة . إنن أتكون هذه القوى حقيقة وتعتبر اتجاهات حقيقية ؟ وحينئذ يكون صراعهم صراعا أبديا ولا ينتهى ؟ حقيقة يكون عالم القوى محكوما بالقانون الطبيعي ، ولكن ، بسبب اكتشاف أن وقائعه مجرد حالات لقواعد عامة معينة . بالنسبة الغاية الدينية التي نبحث عنها ، فعالم القوى ما هو إلا عالم مضطرب فوضوى .

ولكن قد يقول قائل: « إن كل ذلك لا ييرهن على عدم وجود انسجام بين القوى كلها حتى وإن كان غير واضح لنا ، أى أن المسألة مجرد غياب الدليل وعدم معرفته » . فلئن كان ذلك صحيحا ، والدليل هو مانبحث عنه ، وكل قوة منفردة من هذه القوى ، تنتهى بنا إلى البحث ورائها عن تفسير لمعنى الكل أو تنفعنا إلى الكل الذى وراها فإننا لا نستطيع أن نأمل في معرفة معنى هذا الكل أو غايته مادمنا نتجنب العالم في جانبه الأزلى . إن القوى في ذاتها تفعل ولا تفعل ، فنحن لا نفهمها . إنها تذكرنا بمشهد الليل في فاوست عنهما يخاطب مفستوفليس » :

« فاست : ماذا تنسج هذه الغريان هناك ؟

مفستوفليس : لا أعرف ماذا تعد وماذا تريد .

فاست : إنها تحوم ذهابا وإيابا وتميل وتنحى

مفستوفليس : إنه فن السحر

فاوست : إنها تتمايل وتتلوى .

مفستومليس: لقد قضى الأمر، وانتهى . »

وإذا ما استمعنا إلى حكمة "مفستوفليس" عن كل هذا والتى عبر عنها في موضع أخر ، بوصفها واحدة من أثر أقوى سلطة ، فإن هذا الرأى جدير بالاحترام ، مثل أى اقتراح أو رأى آخر يصدر عن كائن محدود مساو له :--

د ماذا يجب علينا أن نفعل في هذا الخلق الأبدي ا

فليس لدى المخلوقات شئ يمكن حصاده

وانقضى الأمر ، ولم يعد هناك ما يقرأ

وهذا أمر حسن ، وكأن شيئًا لم يكن

ومع ذلك ، فإنه يدور في دائرة ، وكنته يحب هذا الفراغ الأبدى »

جوته ، فاوست

وريما يكون من الصعب علينا التأكد من وجود معنى آخر ، أو هدف أكثر عمقا من الذي قد وجده "مفستوفلس" في هذا العلم الخاص بالقوى ، أو عالم القوى .

وإذلك ، علينا أن نبحث في اتجاه آخر ، فلا نبحث عن الأبدى في التجرية ، وإنما في العقل الذي يفكر فيها . إننا لم نفقد الأمل لأننا وجدنا في العالم الزمنى ، عالم الشك . إن أنشوبتنا ببساطة هي وداعا أيها العالم المغرور ، فإني عائد إلى بيتى ، بيت كل العقول المتدينة في كل العصور . إن العناصر الدينية التوحيد ، لا تتأثر بنقد كل الحجج التقليدية المتعلقة بالتوحيد . وإنما تقدم مثالا على ضحالة الفكر ، عندما يتصور المفكرون الهادمون أو البناون منهم ، إن المعركة يتم حسمها إذا ما تم الحكم على عالم القدى بطريقة أو بنخرى . إن الدين مستقل عن الكل ، مثل استقلال الشعرى اليمانية (١) عن ربح الشمال .

### الفصل التاسع

## عالم المسلمات

« يعد من الأمور المملة دائما ، أن يستمر الإنسان في سن السكين ، ولا يوجد لديه شيء يقطعه » ليتأفيزيقا "

أيكون ما هو زائف ، زائفا بالنسبة اك "

بروننج

إذا بدأ القارئ يشعر بالقلق تجاه عالم الشك ، فإننا نكون قد حققنا مرابنا . وريما يستطيع الإنسان ، إذا ما تسلح بالفلسفة ، أن يعود مرة أخرى إلى هذا العالم ، ويجد فيه تعبيراعن حقيقة مثالية في صيغة تجريبية ، والواقع أننا نأمل أن نتمتع بهذا الحق نحن أنفسنا ، عندما يحين وقت هذه العودة . ولكن إذا حاول الفرد ، بعيداعن الفلسفة ، الدخول إلى عالم الوقائع التجريبية ، ببحث عن أي قيمة دينية هناك ، فقد ألقي بنفسه في عش الدبابير . لقد رغبنا في أن يشعر القارئ بمثل مشاعرنا ، فلا تبدو مسألة انتقالنا من هذا العالم إلى عالم آخر مسألة غير ضرورية بالنسبة له . والآن أصبحنا ، أكثر استعدادا للإجابة عن السؤال الذي سبق أن طرحناه : أيحق لأي فرد أن يفترض أو ينسب أي حقيقة مطلقة العالم الخارجي التجريبي ؟ ريما تقول « إنك تزعجنا وتربكنا بهذا السؤال » ، ألسنا نعلم جميعا، أنه لاحق لأي فرد في نسب أي حقيقة مطلقة لهذا العالم ؟ فما الذي يجعل هذا العالم الخارجي ، المكان الوحيد الذي نستطيع أن نبحث فيه عن حقيقة بينية ، بينما قد لا يكون لهذا العالم الخارجي الذي نفترضه ، أي حقيقة على الأطلاق ؟ » دعنا نراجم مرة أخرى خطواتنا . فريما توجد هذه الحقيقة الملهمة دينيا في عالم أعلى ، وإذا ما بلغ شكنا أقصى مداه ، فريما نصل إلى معرفة هذه الحقيقة ، وعندئذ يظل افتراضنا القديم بوجود عالم خارجي من الوقائع التجريبية ، جزءا في فكرنا المستقبلي وإن كان قد أخذ معني جيداً، وأحتل مكاناجيداً.

والإجابة الأولى على سؤالنا عن معنى العالم الخارجي ، الذي أزعجنا حتى الآن ، هي

أن هذا العالم ليس معطى محددا، يجب علينا أن نعترف به فى جميع الأحوال ، وبرغم كل المحانير ، وإنما مجرد مسلمة تم وضعها لإشباع حاجات إنسانية معينة ومألوفة . وإذا ما ظهر أن هذه المسلمة ، ليس لها أى قيمة بينية ، فإننا قد نقضى على شكنا فيها ، بالتذكر بئنا نحن النين قد وضعناها ، ويحق لنا أن نضع غيرها من المسلمات وبذلك يمكن الوصول لحقيقة بينية مرضية ، وليس بمجموعة من الفروض عن قوى موجودة فى العالم التجريبي ، وإنما بالإيمان العميق بوجود شئ أزلى ، يكون كامناوراء أو فوق عالم الحس .

تقدم لنا هذه النظرة عالما جديدا، وهو عالم المسلمات ، ولئن كنا لا نقنع بالبقاء في هذا العالم ، فإنه يجب علينا أن نمر من خلاله إلى غايتنا . فدعنا نسمع أوصافه .

-1-

لقد كان ،عالم الشك عالما مليئا بالوقائع ، التي لا نعرف تفسيرا لها . ولئن كنا نصائف ، هذا أو هناك بعض الروابط ، وكنا ومازلنا نأمل في معرفة المزيد من هذه الروابط بين الوقائع ، فإننا بحثنا عن الخطة الكبري ، إن كان هناك وجود لمثل هذه الخطة ، فمازال دون جدوى ومتعثرا. والغريب في هذه السالة ، أن شكنا لم يؤثر في اهتمامنا بالحياة العامة أو بالعلم ، وإنما جاء تأثيره محصورا في نطاق الدين ، فالشك يصيبنا بالحبرة والالتباس عند الصنيث عن النين . والحقيقة كون أن العالم في مجموعة يكون مظلما وغامضا، حقيقة لا ينكرها أي عالم مخلص لعلمه ، حتى وإن كان يرى في علمه عزاءه الديني . لأنه لا يبحث عن أي ترضية غير تلك التي تقدمها مثل هذه الظواهر . ولكن لا يشكل شكه الفلسفى حول الأساس البعيد والنهائي للعلم ، أي عائق أمام طموحه العلمي . ولا يقل حماسه العلمي مهما قالت الفلسفة عن عدم إمكانية معرفة العالم الخارجي فإيمانه بمناهج تخصصه العلمي إيمان ثابت تماما مثل إيمانه بعدم قيمة التأملات غير العلمية . والواقع أنه يعمل بنوع من الثقة الغريزية في نفسه وفي زملائه. ولئن كانت الغريزة قد تم تدريبها تدريبا عاليا فإن الغريزة تظل غريزة وتحقق المتعة له . ولئن كان من الضرورى تتقيح ونقد وتبديل الغرائز غير المدرية للإنسان العادى ، وتعديل كثير من جوانبها ، حتى يمكن أن تلائم أغراض العلم ، فإنه بعد كل هذه التعديلات والتبديلات ، تظل الغريزة لدي معظم الناس كما هي - نافعة ، ممتعة ، لا غنى عنها ، لا يهتم كثير من الناس بمعرفة قيمتها الفلسفية ، وإن كانت كل مقالة علمية أو بحث أو محاضرة علمية تؤكد الثقة فيها ،

وهنا بيرز السؤال: لماذا نثق جميعا أو نمنح الثقة للغريزة العلمية ، بينما نجد من الصعب علينا منح هذه الثقة الغريزة الدينية ، والتي غالبا ما تظهر نفسها في نوع أنه من الإيمان بخيرية الأشياء؟ ، لماذا دائما ما تلقى شكوك وتناقضات العالم الواقعي دائما سحابة على الدين ، حتى وإن كان دينا طبيعيا ، بينما لا يكون لها أي قيمة أو أهمية تذكر على أسس العلم ؟ لماذا يظل هذا المفهوم عن عالم القانون ، الذي يمكن التنبؤ بكل وقائمه من خلال معادلة واحدة ، ثابتا وقائما في عقولنا ، وغير متأثر بشكوك الفلاسفة الشكاك ، بينما يزيل هذا المذهب الشكي نفسه أو تلك الشكوك ذاتها ، الثقة في الخيرية الخلقية للأشياء ، التي حاول الدين بثها في قلوبنا ؟ أيكون العالم لا مباليا ببعض مثلنا العليا ، ومباليا ببعضها الآخر ؟ أتكون القيمة الأخلاقية للأشياء مظلمة وغامضة ، ولا تكون كنلك بالنسبة لأمداف العلم ؟ يختلف المذهبان أو الاتجاهان ؟ . لقد وجدت نفسك تحيا في عالم ملتبس ، وقررت أن طبيعته الأبدية والنهائية تشبع كل حاجاتك الخلقية ومن الواضح أن ذلك يبدو فرضا مسبقا. فأنت لم تصنع هذا العالم . فكيف تعرف أنه كان يهتم أو يعبأ بمثلك الأخلاقية ؟ إن عليك أن تكون حياديا، ولقد وجدت نفسك تحيا في عالم من الفوضى ، وقررت أنه يشبع كل حاجاتك الفكرية ، وإذا وجدت عالم من النظام ويمكن رد وقائعه لنوع من الوحدة العقلية المركة ، فأي صورة يحق لك ذلك ؟ في كلتا الحالتين تتعالى فوق التجرية ، فالطبيعة تعطى لك شرا جزئيا في التجرية ، لا تستطيع أن تدركه في كل حالاته ، على أنه خير كلى أو في مجموعة . وفي نفس الوقت تظهر الطبيعة لك فوضى جزئية في التجرية ، لا تستطيع في جميع الأحوال أو في كل الحالات ، أن تدركها بوصفها تشكل نظاما كليا. بيد أنك تصر ، وبدون تريد على أن الطبيعة منظمة ، والفوضى مجرد وهم ، بينما لا تشعر بالإستعداد أو بالقدرة على اعتبار الشر الجزئي خيرا كليا ، فلماذا يبدو الأمر هكذا ؟ أيكون الجانب الأخلاقي من الواقع أقل أهمية من الجانب الأخر ؟ أم أن أهمية الجانب الديني للأشياء ، هي ما تنفعنا إلى الاستعداد للشك في حقيقة هذا الجانب؟

إن هذه التساؤلات التى تفرض نفسها علينا ، تبدو وكنتها تقترح مخرجاالخروج التغلب على هذه الصعوبات . حقيقة قد لا يكون الطريق الذي نرغب فى إتباعه ، ولكن ألا يتحمل أن يكون طريقا صحيحا إلى حد ما ؟ ، يستخدم العلم دائما نوعا معينا من الإيمان ، أينما كان ضرورة عملية من هذا الإيمان ولا يكون هذا الإيمان العلمي ، إيمانابالوقائع الجزئية غير المدروسة ، بل إيمان عام في المبادئ والمناهج فلا يعترف دين العلم بأى عقائد

تخص وقائع مفردة غير مختبرة ، وإنما يعرف عقائد تتعلق بالصورة العامة القوانين ، التي يجب أن يتم افتراضها لتحكم كل التجارب وكل عالم الخبرة ، وبالمثل ، لماذا لا يرد الدين إلى مطالب أخلاقية معينة وأساسية وعامة نضعها بالنسبة للواقع ؟ ، لماذا لا تعد هذه المبادئ موضوعا أخلاقيا شرعيا ضروريا للإيمان ؟ لماذا لا نسلم بمعقولية أخلاقية للعالم مثلما يسلم رجل العلم بمعقولية نظرية له ؟ ، إن مثل هذه الأسئلة تعترض طريقنا . فهل إهمال إجابتها يقلل قيمة شكوكنا . ويشد من عزمنا ؟

لنر ما قد يعنيه هذا الإيمان الديني المفترض . إنه ان يكون إيمانا في أي مجموعة معينة من وقائع الخبرة ، التي قد تحقق انا منفعة خاصة ، كثرت أو قلت . وإنما يكون مثل الإيمان العلمي إيمانا بالعام ، أو أيمانا عاما وقد يتطلب النظر العالم في مجموعة على أنه محكم بمعقولية أخلاقية . إن هذا الإيمان يقول يجب أن يكون العالم الواقعي ، مهما كانت طبيعته على الأقل ، متصفا بنفس المرتبة الأخلاقية ، التي تتصف بها المثل العليا الخيرية . أيكون انا الحق في مثل هذا الإيمان ؟ دعنا ندرس بحرص هذه النقطة .

إنْ عينا أن نفرق في البداية بين الإيمان الدينى المقترح ، وما قد نسميه بالإيمان الأعمى ، فالإيمان الأعمى بأمور لا نستطيع تأسيسها يعد أمرا مرفوضا . ولكن إلا يوجد نوع أخر من الإيمان ، مثل النوع الذي قال به كانط في فلسفته العملية ؟ ، ألا نكون قائلين بمثل هذا النوع الآن ؟ فريما يكون الاقتراب من عالم القوي أو دراسته بالطريقة العادية ، يجعل منه عالما غامضا مظلما، ولكن ريما يفتح هذا العالم أسراره ، ويكون واضحا أمام العقل العلمي ، إذ ما تمت دراسته بطريقة أخرى . لقد قال كانط فلئن كان لا يمكن البرهنة علي وجود موجودات أو وقائع ذات قيمة دينية فوق عالم الحس ، فإننا نستطيع أن البرهنة علي وجود موجودها ، أي نستطيع أن نرى ، لماذا يجب علينا أن نسلك كما لو كانت موجودة » يجب أن نفترض أن هناك وراء عام الحس ، عالما معقولا، يتحقق فيه الانسجام ، والخير الأعلى " . ألا نكون بذلك سائرين على درب كانط ؟

ونحن لا نستطيع على أية حال أن ننكر قيمة ما بذل من محاولات منذ كانط حتى يومنا هذا ، بل إننا نؤكد أن هذه المحاولات وإن لم تكن كافية فهى تشكل جزءا من نظرة أعلى ريما نصل إليها . وسنحاول الإجابة عن هذا السؤال الذي ظهر وفق منهج كانط ، إن الجانب الدينى للعالم كامن ، على الرغم من تناقضات عالم الحس ، في أنه يجب علينا ،

من الناحية الأخلاقية ، أن نسلم بأن الأزلى الذي يعد هذاالعالم مجرد مظهر خير في ذاته - حقيقة قد لا نستطيع الإجابة عن هذا السوال بالإثبات المباشر ، ولكن من الواضح هذه أن المسلمات بجب أن تدخل حياتنا ، ولذلك لابد لها من قيمة بينية .

#### - f -.

فى الفصل السابق ، بحثنا عن البرهان على الحقيقة الدينية ، ولم نحظ به ، ولكن ربما لا يكون البرهان هو ما يجب أن نبحث عنه ، ومن الجائز أن يكتفي الدين بالارتكاز على المسلمات .

المسلمة سلوك عقلى لا يختلف عن جوانب الفكر الأخرى ، فأن تعتقد في وجود شيئ ما ، بعني أن تسلك كما لو كان موجوداً. ولكن السلوك قد يفرض على المرء ، أو يتم اختياره بحرية كاملة . فبمجرد إبراك الفرد المبدأ القائل بأن ٢+٢=٤ ، فإنه لا يستطيع أن يخطئ في السلوك بناء على هذا المبدأ ، ولكنه يستطيع أن يصدد بإرائته أن يسلك بطريقة معينة ، لا يكون مجبرامن الناحية المنطقية العقلية على أن يتبعها ، ويكون عالما بالمخاطرة . وفي مثل هذه الحالات يختار الفرد لنفسه اعتقادا ما ، يسمى بالسلمة وهكذا ، وبعيدا عن أي نظرية فلسفية فإننا نسلم جميعا بوجود نوع من الاتساق في الطبيعة والاطراد وكلما نفكر في المسألة نفعل ذلك بصورة عمدية . لأننا عندئذ نقول ، بأن المفاجأة ممكنة دائما، وإن لكل قانون استثناءات ، ولكن يجب أن نسلك كما أو كنا نعرف ، أن هناك قوانين معينة لا تقبل الاستثناء . ولكن المسلمات ليست نوعامن الإيمان الاعمى . لأنها فروض عمدية ، تحمل نوعا من المخاطرة ، من أجل غاية أعلى . الإيمان السلبي لا يجرق على مواجهة الشك . أما المسلمة فيتواجه الشك قائلة مادمت لا تستطيع أن تتحول إلى مربّية معينة من السلب المطلق ، فإني أسلك كما او لم تكن موجودا، بالرغم من معرفتي لقوبك » . الإيمان الأعمى انفعال . ودائما يتصف بالجبن المسلمة ففعل إرادي شجاع . يقول الإيمان الأعمى « لا أجرق على السؤال » . المسلمة تقول « إني مستعدة لتحمل مسئولية الإفتراض » . والواقع أن الأمثلة عليها شائعة . فالأيمان الأعمى ، عبارة عن رجل معجب بإينه الفاسد ، يقول عنه : « أعرف أنه يجب أن يكون طيبا لذلك لن أشك في سلوكه أو أعمل على تدريبه ، وإن أراقبه أو أحدر الآخرين منه ، . أما المسلمة فأب عاقل أرسل إبنه يطوف العالم ، يقول لنا : « لا فائدة من إبقائه مقيدا بتوجيهاتنا أو حمايته من العالم . إنه مكانه الذي طيه أن يحيا به ، ويخوض معاركه فيه ، ماست قد زوبته بكل ما يمكنه من مواجهة هذا العالم . إنى أسلم وأفترض أنه سوف يكسب معركته ويجب أن أعامله كما او

كان واثقا من النصر ، بالرغم من معرفتى المخاطر معرفة جيدة . فقبطان السفينة يسلم في بداية رحلته بأنه قادر على القيام بها . ويسلم القائد بأنه سينتصر ، ويفترض رئيس الوزراء أنه قادر على النهوض ببلاده وأنه أفضل من المعارضة ، وكلنا يسلم بأن حياتنا تستحق أن تعاش ، وتستحق المعاناة ومع أننا نعلم تماما أن كثيرامن هذه المسلمات قد لا تتفق مع طبيعة الأشياء . فإنها لا تمثل إيمانا سلبيا بالأشياء ، بل إيمانا إيجابيا . وائن كان الإيمان الأعمى يحقق القليل من الخير في العالم ، فإنه بدون الإيمان الإيجابي المعبر عنه في المسلمات ، يصعب القيام بأي خير عملي في حياتنا اليومية . وإن كان الإيمان الأعمى نعامة وراء الأعشاب ، فإن المسلمة أسد يواجه الصيادين . والعاقل من يحيا بالمسلمات .

#### - " -

ولكن كيف ترتبط المسلمات ، بعملية المعرفة بالواقع ؟ إنها ترتبط ارتباطا وثيقا، بل وأكثر مما نعتقد . فكثير من أنماط فكرنا تعتمد على الإيمان الأعمى ، أو على ما قد يعتبره كثير من الناس نوعا من أنواع الإيمان الأعمى ، ولكن عندما نفكر في هذه الأنماط بنوع من الانتباه العمل الذي تؤييه ، تتحول سريعا إلى مسلمات عملية لا يمكن تجنبها . لقد استند علمنا على مثل هذه الإفتراضات عند تشكيله لمثله الأعلى على المعادلة الكلية حقيقة ربما يكون لمسلمات العلم أساس أكثر عمقابيد أن معظم الناس لا يعرفون شيئا عن هذا الأساس . وكذلك عندما قبلنا في الفصل السابق بهذه المسلمات ، كان علينا أن نعترف أنها نوع من الإيمان . فإن كنا حينئذ قد اعترضنا على مذاهب بينية معينة من منطلق أنا لا تستند على أدلة كافية ، فلقد فعلنا ذلك ، لأنها عرضت باعتبارها عقائد ثابتة وربما نعود مستقبلا لنقبل مذهبا من هذه المذاهب ، ولكن ليس بوصفه ، عقيدة قابلة البرهنة ، وإنما بوصفه مسلمة عملية لا يمكن الاستغناء ،عنها ، صحيح أنها غير يقينية أو مؤكدة ، واكن بعصفه مسلمة عملية لا يمكن الاستغناء ،عنها ، صحيح أنها غير يقينية أو مؤكدة ، واكن نعتمد عليها ، كنوع من المخاطرة ، تماما مثاما يسلك الفرد في تعامله مع العالم . علينا أن نضع في اعتبارنا ، أن أي مسلمة لايجب افتراضها إلا بعد نقد دقيق لها ، ومن منطلق أنه ليس لدينا ، أن نقدم أفضل منها .

وحتى نستطيع عمل نوع من التقويم العادل لدور المسلمات في نظريتنا الدينية ، لابد أن نعرف أولا الحالات التى قد تظهر فيها المسلمات بصورة طبيعية ، وما المدى الصحيح لإستخدامها ، وما الأساس الذى يتم بناء عليه وضع المسلمات فى أي حالة من الحالات ، أو فى حالة معينة ؟ وأخيرا، هل يمكن أن نعطى المسلمات دورا مهما فى نظريتنا الدينية ؟ ونحن نعترف صراحة برغبتنا في شئ أفضل يكون أساسا لنظريتنا الدينية ، وإذا كان المسلمات أن تشارك في صياغة نظريتنا الدينية ، فإننا نرغب في أساس تبريري لها ، وإلى نوع من اليقين الديني الذي يفوقها . عموما ، وحتى نصل في بحثنا إلى تلك المرحلة ، علينا أن نبحث كل ذلك بدقة متناهية . وإلى أن يتحقق ذلك علينا أن نعرف الآن ما هو عمل المسلمات في الحياة اليومية الفعلية للفكر الانساني ؟ .

إن الاعتقاد الشعبي بوجود العالم الخارجي ، عبارة عن افتراض نشط ، أو اعتراف يشئ ما ، لا يكون جزءامن معطيات الشعور ، أو الوعى . إن عقولنا لا تدرك الأشياء الخارجية مباشرة ، فالمعطيات المباشرة عبارة عن وقائع داخلية . فإذا ما افترضت أنك تقبل كل ما بالوعي قبولا سلبيا، فإنك لن يكون لديك أي اعتقاد في عالم خارجي على الإطلاق . إن هناك إضافة ما ، تتم بصورة إرائية ، تكون متضمنة في فكرتك عن الواقع الخارجي . وتظهر حقيقة أو صحة هذا البدأ ، عندما تعتقد في وجود موضوع جزئي يكون موضع تفكيرك . فقد تتمسك بأنك ترى هناك جبلا تلجيا، بينما يصر صديقك على أن ما يوجد هناك وراء هذا الوادي ، مجرد سحابة رمادية فتعيد تأكيد اعتقادك وتشعر بأتك تضيف إضافة جبيدة للإضافة الأولى التي اضفتها إلى معطيات الحس القليلة ، مثال آخر فقد يقول قائل لزميله على سبيل الجدل »: إنه ليس هناك عالم خارجي ، وأن ما يشعر به في عقله مجرد حالات شعورية ، ولا يوجد شي هناك يناظر هذه الحالات ، ويكون موجودا في الخارج». فيرد عليه الصديق والذي يأخذ موقف الفهم العام ، بحدة قائلا: « حقيقة لا أستطيع الرد على حججك ردا كافيا، ولكنها في الواقع لا معنى لها . لأني أصر على الاعتقاد في وجود هذا العالم ، فأنا أحيا به ، أعمل فيه ويعتقد رفاقي ، قلوبنا عاشقة له ، نجاحنا يعتمد على الإيمان بوجوده ، فلا يشك في وجوده إلا الحالمون ، واست واحدا منهم . هذا حجر ألقى به ، وهذه حفرة ، أتجنبها وأخشى السقوط فيها ، إن لدى اعتقاد قوى في وجود هذا العالم الحسى ، ومهما كان حديثك ، أو حججك ، فلن أحيد عن موقفي » -وهكذا ، يحافظ الإنسان العملى على نفسه من الوقوع في التأملات النظرية ، فينكر نفسه بالمسالح التي يحققها من وجود العالم ، وبالأشياء التي يحبها ويكرهها ، وبعواطفه الاجتماعية ، وأفعاله الجسدية ، وبكل وسيلة من وسائل الروح الإيجابي النشط . وعندما يطلق المفكرون على الاعتقاد في الواقع الخارجي » " أنه أعتقاد طبيعي ، يجب التمسك به ، " أو يعتبرونه " فرض عامل مقنع ، يتم قبوله والتسليم به ، بناء على شهادة الوعى أو الشعور ، وهي تعتبر صحيحة ، حتى يتم البرهنة على صحة عكسها أليست كل هذه الأمور اعتبارات عملية متشابهة . وتعتمد على الإرادة ؟ . ويختلف الأمر بالنسبة للمعطيات المباشرة . فلا

تكون لهذه الملاحظات أى قيمة عندما يتعلق الموضوع بالمعطيات المباشرة الوعى أو الشعور . فكونى أرى لوبامعينافى هذه اللحظة ليس مجرد فرض عامل مقنع » أليس الشعور شاهدا موثوقافيه ، فعندما نشعر بألم الأسنان ، لا يستطيع إنسان ما أن أن يبرهن أو يقدم دليلاعلى حقيقة إحساسه ، إن الصوت واللون والألم ، معطيات مباشرة ، وليست مجرد أشياء يتم الإعتقاد فى وجودها . والعالم الخارجى الذى يتم الاعتراف به أو قبوله ، باعتباره موضحامن قبل الشعور ، لا يكون عبارة عن معطى مباشر فى الوعى الحاضر .

وباختصار فإن الحكم الشعبى بوجود عالم خارجى ، هو حكم عن شئ يكمن وراء عالم الحس ، ويجب أن يكون شاملا لأكثر من مجرد المعطيات الحسية الحاضرة بل ويجب أن يكون شاملا لأكثر من مجرد المعطيات الحسية الحاضرة بل ويجب أن يكون هذا الحكم نوعامن البناء الإيجابي لمجموعة من اللامعطيات . فنحن لا نستقبل العالم الخارجي بحواسنا ، بل نشكل بحكمنا الخاص العالم الخارجي ، الذي قد نراه مناسبالنا . والحقيقة أنه إذا كان هناك أساس أكثر عمقالهذه المسلمة ، فإنها ما تزال بالنسية لنا ، مجرد مسلمة .

ويجب أن تواجه كل النظريات والفروض المتعلقة بالعالم الخارجي هذه الواقعة الفكرية . فلو أمكن كتابة تاريخ التأمل الشعبي لهذه الموضوعات ، لاكتشف مقدار الجبن والخلط الذي يشعر به العقل الطبيعي عند تناوله اسؤال : كيف تعرف أن هناك عالما خارجيا ؟ . فبدلامن الإجابة البسيطة والواضحة القائلة » بأتى أقصد بالعالم الخارجي ، شيئاأقبله أو أسعى إليه ، وأقوم ببنائه على أساس معطيات الحس التي يقدم الإنسان لنا كل أنواع الإجابات الغامضة فمثلاً عتقد في وجود العالم الخارجي بدرجة معقولة من الثقة ، أو تجرية الإنسان تجعل وجود العالم الخارجي شيئاأكثر احتمالامن عدم وجوده ، أو لا يمكن أن يضدعنا الخالق ، أو إن الشك في وجود العالم الخارجي شئ غير طبيعي ، أو إن الشباب والحالمين من الناس فقط هم ، من يشكون في وجود العالم الخارجي أو إذا لم يكن هناك عالم إنسان يلجأ لشهادة الحس ويشك في الوجود الخارجي العالم ، أو إذا لم يكن هناك عالم خارجي استحال العلم ، أو إن الأخلاق تفقد قيمتها إذا حدث شك في وجود العالم الخارجي العالم ، أو إن الثقة للؤكدة التي لينا في مبدأ السببية ، تتضمن صحة اعتقادنا في وجود علة خارجية لإحساساتنا » . ألا توجد نهاية لمثل هذه الإجابات الدائرية والملتوية ؟ وعدات المحاكم القانونية بوصفها تلخص قواعد التدليل ، والقواعد التقليدية للنقاش إن عادات المحاكم القانونية بوصفها تلخص قواعد التدليل ، والقواعد التقليدية للنقاش

والجدل ، والاعتماد على الضمير الخاص بالخصم ، وبوافع الخجل والخوف ، والرغبة القديمة في مشاركة الأغلبية نمط تفكيرها والرعب المتأمل من كل ما هو ثورى ، والخوف والغضب الذي قد ينتاب الإنسان ، عنما يشعر بأن فيلسوفا ميتافيزيقيا ، يحاول أن يسأل عن الشئ الذي يعتمد عليه ، في الحصول على رزقه ، كل هذه الدوافع الصغيرة السابقة ، يتم الاعتماد عليها ، يتم غالبا إهمال الدافع الأساسى الوحيد . إن الدافع الوحيد الذي يشعر به الإنسان في حياته اليومية ، هو الرغبة في وجود العالم الخارجي ، فمهما حوى الشعور ، يصر العقل تلقائياعلى إضافة الفكرة القائلة : إنه لابد من وجود شئ وراء هذا الشعور ، ين العالم الخارجي ( مثل الفضاء وراء أبعد كوكب ، وأي مكان يستحيل الوصول إليه و كل حدث سبق رؤيته وبات غير قائم في هذه اللحظة ) لا يمكن أن يكون الوصول إليه و نكل حدث سبق رؤيته وبات غير قائم في هذه اللحظة ) لا يمكن أن يكون معطى حسيا. فنحن لا نستقبل العالم الخارجي ، وإنما نقوم بتشكيلة وبنائه . فلا يكون اليقين الشابي الجامد ، الذي نستقبل به ألما و صدمة كهربائية . إن التفكيد الشعبي بوجود عالم خارجي ، عبارة عن التصميم الثابت على صنع عالم خارجي ، من الأن فصاعدا، أو بصورة دائمة ومستمرة .

وهكذا فقد وجدنا الاستخدام الأول المسلمات في المفاهيم أو التصورات الشعبية العامة العالم . ولكن ليس لدينا حتى الآن تبرير لها ، ولا نعرف عددها أو الفكرة الكاملة عن طرق استعمالها . وعلينا أن ننظر بنوع من العمق لوقائع الحياة العقلية اليومية ، ونفحصها فحصائقيقا . لأن هناك اتجاها غريبالدي كثير من المفكرين لاظهار هذه المسلمات على صورة غير حقيقتها وتفسيرها بوصفها معطيات الحس ، دون النظر إليها بوصفها مسلمات . فيظهرون أنها مجرد نوع من الإيمان السلبي الأعمى . وهي نظرة يمكن أن يظهروا بها ، إذا نظر إلى محتوياتها فقط ، ولا ينظر العمليات التي حصلنا بها عليها . ولكن إذا ما فسرناها تفسيراصحيحايجب أن ننظر إليها باعتبارها معتقدات ، ثم المخاطرة المخاطرة ، والتسليم بها .

-1-

نسمع من يؤكنون استقلال معتقداتهم عن إرائتهم . وقد يعبر أحدهم عن ذلك بقوله : « قد أحاول التغلب على الأهواء ولكن لا أستطيع القيام بأكثر من ذلك ، فمهما كان إعتقادى ، فإنه قام بتشكيل نفسه بداخلى : فأنقاد له وآراه ولا أستطيع حياله شيئا فليس لإرانتى أى صلة بالموضوع . فأريد السير أو تناول الطعام ، ولكن لا أستطيع إرادة الاعتقاد ، مثلما لا أستطيع التحكم في دورتي الدموية » .

ولكن أيعد ذلك قولاصحيحا؟ ، أيظل الإنسان سلبياتجاه الصراع الذى يحدث بداخله ؟ نعتقد أنه ليس سلبيا. فهذه المعتقدات التي آمن بها ، كانت نتيجة لنوع من الصراع بينه وبين العالم المحيط به . فأحيانا يحاول العالم زلزلة أفكاره ، وتوجيهها وجهة واحدة وأحيانا يحاول إرباك فكره وعقله ويشتته . ويغرقه في إحساسات كثيرة لكن إذا كان إنسانانشيطا، فإنه يستطيع التحكم في تيار تفكيره ، يكافح بشدة من أجل التحرر من ضيق الفكر ، وربما يحقق الانتصار ويصبح متحكما في جوانب عديدة الفكر . ويكون لنفسه مذهباخاصابه . ونعتقد أنه مسئول عن هذا النسق الفكرى ، ونتمسك بأن يحنو كل فرد حذوه .

والواقع أن دراسة مختصرة لطبيعة العملية المتضمنة ، في مثل هذه الحالات ، تعد مسئلة مهمة بالنسبة لمذهبنا ولذا سنرى كيف تعد نظريتنا عن العالم من الأمور العملية البحتة وتقدر حدود الفكر العادى ، والحاجة إلى معيار مثالى أعلى ، يمكن أن يخلصنا من الذاتية المرتبطة بالمسلمات . وبذا يسهم عملنا في مسئلة الأخلاق العملية ، وخصوصا مسئلة أخلاقة الاعتقاد .

إن كل فرد منا يعرف على الأقل ، أن معارفنا المجردة ، تعتمد إلى حد كبير على نشاطنا العقلى الخاص . فلا تكون المعرفة مجرد إستقبال سلبى الوقائع أو الحقائق . ومن ثم لا يعتمد التعلم على الذاكرة وحدها . إذا إن الإنسان الذى يعتمد على ذاكراته فى معرفة الأشياء يشبه الببغاء ، أو إسفنجة هاملت تعود وتجف بعد عصرها . لا معرفة إنن بدون جهد نشط من قبل العقل الذى يقوم باستقبالها . والواقع أنه بمجرد تعرفنا على هذه القوة والقدرة على تعديل معرفتنا ، بنشاطنا الخاص ، تنتهى تلك التشبيهات القديمة العقل ، بئنه مثل لوح الشمع ، أو الورقة البيضاء ، بل وتفقد هذه التشبيهات معناها تماما . وتصبح الحياة العقلية في ضوء هذه الحقائق الجديدة ، ميدانا لنشاط مستمر ودائم .

ويشارك نوعان من النشاط في عملية تحصيل المعرفة . يتمثل الأول في عملية استقبال الانطباعات من الخارج ، كالإحساسات أو تقارير الحقيقة ، ويقوم الثاني بتعديل وتنظيم هذه الإنطباعات ويكون النشاط الاستقبالي في جانب منه ، نشاطا مادياأو طبيعيامادم الفرد المستقبل للمعلومة يقوم باستخدام عينيه وأذنيه ، ولابد أن يكون مستيقظا ، ويكون في جانبه الآخر مرتبطا بالعمليات الآلية للذاكرة . إذ تعد عملية الارتباط

بالتجاور أو الاقتران ، أو التعلم بالحفظ ، في أساسها عملية استقبالية ، بالرغم من أن هذه العملية الاستقبالية قد تتطلب نوعامن الجهد النشط من جانب المستقبل ، فحفظ الكلمات والعبارات كان دائمامسألة شاقة . ونعلم كلنا مقدار المعاناة التي كنا نشعر بها عند دراسة الجغرافيا والنحو ومشتقات اللغة اللاتينية . بيد أننا لن نتناول هذا النشاط الاستقبالي بالدراسة في هذا الموضع . حقيقة عملية الاستقبال ، ويقاء العقل في حالة استسلام وتقبل ، وتوجيه العينين الوجهة الصحيحة . والاعتماد على حاسة السمع ، وتسجيل الملاحظات ، وحفظ كل ما يحتاج الحفظ ، كل ذلك يعد أموراأساسية المعرفة ، إلا أنها ليس لها أي رد فعل مؤثر ، ولا تعدل صورة أو مادة معرفتك . كذلك ولأن معرفة كل فرد منا ترتبط برد فعله الخاص على ما يستقبله ، فإن النوع الثاني من النشاط العقلي قبل اهتمامنا في الوقت الحاضر المتمثل في تعديل وتنظيم ما يأتي لنا من الخارج ونظرا لأن كل العمليات العقلية ، والإكتشافات العملية والفلسفية ، والتأملات ، والنظريات ، والمذاهب ، بل وحتى الأحكام البسيطة والمعتقدات الشائعة ، والأفعال الخطية الإنتباه ، كل ذلك يتضمن مثل هذا التفاعل المستقل مع تلك المادة التي جاءت إلينا من الخارج ولابد لنا ذلك يتضمن مثل هذا التفاعل المستقل مع تلك المادة التي جاءت إلينا من الخارج ولابد لنا أن نفحص طبيعة هذا التفاعل أل در الفعل .

تبين دراستنا للصور البسيطة من المعرفة ، أن الانطباعات المسية تمننا بالأفكار باستمرار . والحقيقة نادراما نجد بعض أفكارنا ، لا يكون قد جاء إلينا من الانطباعات المسية بصورة مباشرة ، أو يكون قادراعلى البقاء بوصفه جزءامن تفكيرنا ، بدون تيار مستمر لبعض الانطباعات المسية ، يظل متصلابه ، ويلاحظ أن أكثر العلميات الفكرية تجريدا، لا يمكن الاستمرار فيها بدون دعم من الانطباعات المسية . ولكن السؤال الذي يفرض نفسه الآن ، ما الذي يحول الانطباعات التي تأتي إلينا إلى أفكار ؟

يعد الانتباه ، بوصفه عملية عقلية نشطة ، المسئول عن تحويل الإنطباعات الحسية إلى أفكار . فالانطباع الحسى الذي لا ننتبه إليه ينساب في الشعور مثل نفاذ يد الإنسان في الماء ، لا يمنعها شئ أو يعلق بها ، فليس له تأثير ينكر ، ويظل غير معروف بل لا تستطيع أن تدرك نوعه ، لأن معرفتك لمثل هذا الانطباع العابر تحتاج إلى الإنتباه إليه . ولكن دعنا نفترض بعض الأمثلة المألوفة لنور الانتباه . إن أي مثال بسيط يمكن أن يوضح لنا ، كيف تكون مشاعرنا مليئة بإنطباعات حسية غير مدركة أو غير معروفة ، بسبب عدم الانتباه إليها ، وبالرغم من عدم معرفتنا لكيفية حدوث ذلك ، نلاحظ أنها تحتل جزءامن وعينا ، مادام أي نوع من أنواع الانتباه إليها في أي لحظة ، يمكن أن يجعلها موضع رؤية وضحة . فمثلا عندما تنظر إلى ما ، حاول بنون تحريك مقلتي العين ، وبالانتباه فقط

لانطباعاتك البصوية ، أن تعدد ما يقع في ميدان رؤيتك ، وأن تحدد أين تقع حدود ميدان الرؤبة الذي ننتيه إليه . والتجربة ليست تجرية سهلة ، لأن عينيك تميل إلى التطلع في اتجاهات مختلفة ، وتتمردان على محاولة تثبيتهما . ولكن حاول تثبيتهما ولاحظ النتيجة . عندما يتجه انتباهك إلى ميدان الرؤية الاصطناعي ، حقيقة قد تشعر بغموض كل ما يحيط بمراكز الإنتباه ، ولكن سريعاما تكتشف ، أن هناك كثيرامن الانطباعات البصرية المختلفة ، التي توجد في الميدان ، ولم تكن تستطيع تمييزها في البداية . فتظهر الانطباعات الكثيرة المختلفة وإحداتل الآخر . ولكن عليك أن تلاحظ أنك تستطيع الانتباه لكل جزء أو إلى جزء من ميدان الرؤية في وقت بعينه . أما باقي ميدان الرؤية فيكون دائما في ظلام دامس . فأنت تستقبل انطباعات طوال الوقت من كل نقاط ميدان الرؤية . ولكن كل تلك النقاط، تكون مخفية تماما في الظلام المنتشر حول النقطة ، التي تكون قد ركزت انتباهك عليها ، وانتقبتها من ميدان الرؤية . ويمكن محاولة نفس التجرية على حاسة السمع أو الاحساس السمعي ، عندما تكون جالساوسط مجموعة من الناس يتحدثون وسط غرفة كبيرة . فتصل حزمة من الأصوات إلى أننيك ، فيتدخل الوعى ويجعلك تلتقط سلسلة أو أخرى من الأصوات ، حقيقة إنه فعل يتم بصورة تلقائية من قبل الطبيعة التحليلية لحاسة السمع ، واكن ذلك ان يحدث أو يتم بدون جهد ملحوظ من الإنتباه . وعندما تتعلم لغة أجنبية ، وتجد فرصة التواجد بين أهلها أو بين من يتحدثون بها ، إنه سريعاما يأتي الوقت الذي تكتسب أننك وعقلك المهارة التي تمكنك من متابعة أحاديث الناس وفهم مرادهم ، بدون تركيز الانتباه ، أو بقليل من الجهد من جانبك . ومع ذلك المرحلة ، تكون قادرابيساطة ، عبارات شائعة ، يون أن انتباهك إليها أو تحاول فهمها ، وهكذا تستطيع بتعديل طفيف للانتباه ، أن تحول لغة أجنبية من رطانة وكلام غير مفهوم إلى كلام مألوف واضح ، أو تعود وتفعل العكس ، تماما مثل ما يحدث بالنسبة لميدان الرؤية المحدد، تستطيع بالانتباه إلى موضوع ما ، أن تدركه إدراكا واضحا، وفي نفس الوقت تستطيع الجهل به تماما ، بمجرد التوقف عن الانتباه إليه .

وتثبت كل هذه الأمثلة المتعددة أولا: أن الانتباه يعدل المعرفة التى نحصل عليها في أي لحظة ، وثانيا : أن هذا التعديل قد يحدث بدون أى تغيير فى الانطباعات التى تأتى إلينا من الخارج فى أى لحظة . لذلك تتمثل المرحلة الأولى للحصول على المعرفة من

الانطباعات الحسية البحتة ، في عملية تعديل الحس بالانتباه . وهي عملية تنتمي كلية الجانب الذاتي ، أي لعقولنا الخاصة .

فما المقصود بالانتباه ؟ كيف يعدل الاحساس ؟ من الواضح أن الانتباه في الأمثلة السابقة ، كان مجرد قوة تزيد أو تقلل من شدة الانطباعات ، فهل هذا كل ما يفعله الانتباه ؟ الواقع أن هناك حالات كثيرة ، يؤثر فيها الانتباه مباشرة على الكيفية ، على الأقل بالنسبة لانطباعاتنا المركبة . وعادة ما يكون هذا التعديل المباشر مصحوبا بنوع من التبديل لحالتنا الإنفعالية . فمن الأمور المألوفة ، أننا عند سماعنا اسلسلة من الضريات المنتظمة ، مثل ضربات محرك آلة ما ، أو البنبول ، أو منوت الساعة وبقاتها ، يكون لبينا ميل لتعبيل -الانطباعات ، بأن ندخل على تسلسلها إيقاعاأكثر انتظاما . فبالانتباه إليها ، ومن أجل استمتاعنا ، نزيد من شدة كل ضربة ثالثة أو رابعة عند سماعنا ، ونكون إيقاعا ، أو سلسلة ضريات قاسية ، تكون مستقلة تماما عن الانطباعات الفطية الرتبية . وسريعا ما مولد هذا الانتباه الذي بدأ بتعديل شدة الانطباعات ، تعديلا كيفيا ، فإذا ما تخيلت سماع الضربات المنتظمة على فترات محدة ، بتركيز انتباهي على كل ضربة رابعة ، فإن طبيعة السلسلة تتغير بالنسبة لي . فتصبح الانطباعات أقل رتابة ، وتولد ارتباطات جبيدة وبيس كما لو كانت هناك قوة تؤثر فيها فتزيد أو تقلل من ايقاعها . وربما تظهر فكرة ما ، في العقل ، وتصر على ربط نفسها بايقاع الضريات . وربما أحس بشعور غامض ، بحركة إيقاعية تحدث في الهواء ، أو بالسعادة أو الضيق لبعض الحركات الايقاعية المنتظمة التي يقوم بها كائن ما . لذلك يتغير الشعور تغيراكيفيا، فأشعر بمعرفة شئ ما ، لم آلاحظه في الواقع الخارجي ، يزداد تأثير هذا التغير الكيفي للخبرة بالانتباه أو يصبح قيام الانتباه بالتغير الكيفي للتجرية أكثر تأثيرا، في حالة قيامك باحضار ساعتين مختلفتين النقات ، أو ساعة يد وساعة حائط ، وتقوم بسماعهما معا من مسافة قريبة ، وريما تقوم في البداية باغلاق إحدى أننيك لتفادى التشويش في هذه الحالة تحاول بالانتباه ، فيبدل هذا الجهد أو تلك المحاولة إلى حد كبير الإنطباع النهائي الذي تشعر به من الصوت . فإذا كانت السلسلتين متوافقتين في الإيقاع ، تستطيع أن تربط السلسلتين في إيقاع واحد ، وعندند تشعر بإحساس مباشر ، كما لو كان هناك مصدر واحد لهذا الإيقاع المركب ، ولكن إذا لم تتفق السلسلتان ، نشعر بإحساس غريب شاذ ، واخفاق في الربط بينهما ، وثمة حالة أخرى ، يتغير فيها الانتباه ، ولا تتغير شدة أي جزء منها فقط ، وهي تلك الحالة التي ظهرت

في معمل التجارب النفسية ، التي وصفها «فوندت» في كتابة علم النفس الفسيولوجي ». ففي هذه الحالة ، يقوم الملاحظ بعمل شارة كهربية بمجرد إحساسه أو وعيه بانطباع معين ، في الوقت الذي يتم فيه إطلاق الإشارة من قبل القائم بالتجرية في زمن محدد . ويكون مصدر الإشارة إطلاق جرس ما ، أو إشارة كهربية ، ولتمييز لأسباب المختلفة لتأخر الإشارة ، يتم تعديل ظروف التجرية . ففي مجموعة من التجارب ، لا يعرف الفرد الملاحظ مسبقاً، أكان يلاحظ ، ومضة من الضوء أم صوبًا ، أم إحساساباللمس ، ولا يعرف أيضاشدة الإحساس ، أو وقت ظهوره ، ولكنه يعرف أن عليه مالحظة واحد من الإحسابسات الثلاثة . وينتظر وكله آذان صاغية . أنه في هذه الحالة دائماما يستغرق وقتاأطول لإصدار الإشارة ، عنه في حالة معرفته المسبقة بنوع وشدة الإحساس الذي يجب أن يلاحظه . فضلا عن أنه في هذه الصالة يشعر بالقلق من الانتباه ، وبنوع من الإثارة المصاحبة للإحساس المتوقع ، وهنا يؤثر الشعور بالجهد الذي يصاحب الإنتباه على طبيعة الانطباع المستقبل . كذلك يلاحظ في كثير من هذه التجارب ، ظهور ظواهر ، لا تسن أن الإنتباه يتغير فقط في إبراكنا لطول المدة الزمنية ، بل في إبراكنا التعاقب ، حتى إنه في بعض الحالات ، قد يظهر الانطباع السابق انطباع آخر ، على أنه لاحق له في الترتيب . بل وأحيانا يقوم الانتباه بالجمع بين مجموعتين من الانطباعات ، فيظهرا كما لو كان مصدرهما مصدراواحداء

كان ذلك عرضا لتأثير الانتباه ، ولكن ما هو الانتباه ؟ نجيب ، بأنه من الواضح أنه عملية نشطة أو فاعلة . فعنما يتم تعديل الانطباعات بالانتباه ، فإن تعديلها يتم بقوة فاعلة أو بصورة نشطة ، وإذا ما تساءلت عن هذه القوة الفاعلة ، تكون الإجابة عن هذا التساؤل ، بأن الإنتباه في أبسط صوره الأولية ، يعبر عن نفس النشاط الذي في أعقد صورة ، نسميه عادة بالإرادة ، فنحن ننبه إلى شئ محدد بدلا من الآخر ، لأننا نريد ذلك ، وإرادتنا منا هي الباعث الأولى المعرفة ، فأحيانايقوبنا الانتباه إلى أن نخطى ، ولكن هذا المطأ يكون فقط مصاحبا نتيجة نشاطنا المرغوب فقد نرغب في التركيز على انطباع ما ، لضمه إلى معارفنا ، ولكن عند تحقيق رغبتنا ، نفعل أكثر مما نكون قد قصدنا تتفيذه ، فلا نحصل على مجرد إيضاح موضوع غامض ، بل نقوم بتعديل كيفية هذا الموضوع الذي قد أنتبهنا إليه . فمثلاً رغب في ملاحظة بسلسلة من الضريات ، وعند ملاحظاتها ، أجعل الضرية الثالثة أو الرابعة ، أقوى من الضريات الأخرى ، أبدل طول الفترة عند كل ضرية تألثة أو رابعة فأجعلها أطول من الفواصل الزمنية بين الضريات الأخرى . وقد أقوم تألثة أو رابعة فأجعلها أطول من الفواصل الزمنية بين الضريات الأخرى . وقد أقوم

بملاحظة سلسلة من الانطباعات البصرية ، فى نفس الوقت الذى استقبل فيه سلسلة من الانطباعات السمعية ، فإذا كان هناك نوع من التوافق بين هنين النوعين من الانطباعات ، فإنى لا أتردد في توحيد هنين النوعين فى سلسلة واحدة ، وأحاول نسبتها إلي مصدر واحد . وهكدا وفي حالات كثيرة ، يبدو الإنتباه فيها وكأنه يقهر موضوعه فيضم إلى معارفنا شبئا أو موضوعا .

ونحن نعرف مدى انطباق ذلك القانون على موضوعات معرفية أخرى . فأحيانا نركز انتباهنا على موضوع جزئي معين ، نراه ضروريالنمو معرفتنا ، ومع ذلك يلاحظ أن هذا الانتباه إذا طالت مدته ، يؤثر في حالتنا العقلية ، ويقلل من قدرتنا على إدراك العلاقات بين الذي ندرسه والأشياء الأخرى في العالم. إن الانتباه الدائم الموضوع واحد ، يضيق عقوانا ، حتى نصل إلى المرحلة ، التي نفشل فيها في إدراك الشيُّ الذي ننتبه إليه إدراكاكاملا. لذلك تمضى حياتنا في تغير وانتقال مستمر ، من نظرة جزئية إلى أخرى ، ومن حكم إلى آخر . إذا قام الفرد بتغيير الكتاب ما يقرأه ، فإن مفهومه عن العالم كله يتعرض للتغيير . وإذا مارست نفس نمط التفكير الذي كان "كارليل" يتبعه وانتبهت إلى الأشداء من خلال أفكاره ، فسريعا يصبح العالم والوجود الذي كنت تفكر فيه في الماضي ، عندما كنت تتبع مفكرا آخرا- غامضة أمامك ، إن نظرتك إلى الحقيقة ترتبط بهذا الوضع دائما . فصرف نظرك عن شئ ما إلى أشياء أخرى ، يجعلك تراها رؤية جديدة ولئن كان تبديل السلوك العقلى يسبب الإرتباك للفرد ، فإن رفض مثل هذه التبديلات ، والاستقرار والثبات على نمط واحد عند رؤية الأشياء ، يؤدى إلى مزيد من الغموض . فلا ترى إلا أشياء قليلة وسريعا ما يغلف الظلام تلك الأشياء التي لا يصلها النور الكافي . إن التغيير المستمر النظرة العقلية ( لا نقصد بالطبع التغيير المستمر العقيدة ، أو المذهب ، وإنما نقصد التبديل المستمر لإتجاه فكرنا ) يعد ضرورياللصحة العقلية ، وإن كان هذا التغيير يتضمن على الأقل بعض التغيير في إبراكنا للحقيقة .

وقبل أن نبدأ الحديث عن تأثير نشاطنا معرفتنا ، عندما يكون الانتباه مرتبطابالتعرف على الانطباعات ، نريد أن نصوغ القانون الذي يحكم عملية الانتباه إلي الانطباعات ، بعيداعن عملية التعرف ، ويظهر هذا القانون مؤسسا على التجربة ومستنجا منها ، وفي منتهى البساطة والوضوح . يقول هذا القانون إن أي انتباه ، يميل أولا : إلى تقوية مجموعة الإنطباعات الجزئية التي يتجه إليها ، وثانيا: العمل على تعديل هذه الانطباعات بطريقة تجعل الانطباع النهائي للشتق منهم بسيطا قدر الإمكان ويمكن رد هاتين

الصيغتين للقانون إلى صيغة واحدة ، وهي أن الانتباه يميل دائماإلي أن يجعل شعورنا أكثر تحديداوأقل تعقيدا، بمعنى أقل تشتتا وأكثر وحدة مادام يهتم بالتركيز على موضوع واحد أو موضوعات قليلة ، ويساعد على حمايتها من الموضوعات الأخرى . ويجعل الانطباعات أقل تشتتاوأكثر اتحادا، تمامامتكما يجعل الانتباه الدقات الصادرة عن الساعة أو الآلة ضريات منتظمة ، أو وكذلك يمكن رد سلسلتين متوازيتين من الانطباعات إلي سلسلة واحدة بالربط بينهما و إذا كانت الانطباعات معقدة بصورة تعيق جهود الإنتباه لتبسيطها وتوضيحها ، فإن النتيجة الحتمية هي الشعور بالخلط والتشويش الذي قد يصل في حالة زيادته إلى الشعور بالألم .

ويعد هذا القانون القائل بأن وعينا يتجه دائمالتقليل التعقيد وزيادة التحديد ، ذا أهمية كبرى بالنسبة لمعرفتنا إذ يصبح لدينا لا نستطيع تجاوزه ، وهو أن أي شئ قد نعرفه ، معتقدات أو آراء ، يرجع إلى انتباهنا ، أي إن الإنتباه هو ما يجعل كل معارفنا ومعتقداتنا أمورا ممكنة والقوانين المتعلقة بهذا الإنتباه ، هى التى تحدد ما نستطيع معرفته وما يمكن أن نعتقد فيه وإذا كانت الأشياء تحوى تعقيدات كثيرة ، بحيث لا تمكن قوانا المحدودة للانتباه من حل تعقيداتها ، فإننا في تلك الحالة ، نميل بقوة للإعتقاد بأن هذه الأشياء تبدو في الواقع أبسط مما تبدو . لأن أفكارنا عنها ، تتجه وباستمرار ، لأن تصبح بسيطة ومحددة قدر الإمكان .

ضع إنسانا وسط مجموعة من الظواهر تعمها الفوضي الكاملة ، كأن تكون مجموعة من الأصوات والمناظر والمشاعر المختلطة ، فإذا أراد هذا الانسان أن يستمر في وجوده ، ولا يفقد صوابه ، فلابد أن يجد انتباهه طريقة لوضع نوع من النظام الإيقاعي ، الذي سو به الأشياء التي حوله لدرجة أنه قد يتصور ، أن قد اكتشف قانونا ما لتعاقب مياء في هذا العالم الفوضوي الجديد . ولذا ، نجد أنفسنا واثقين من وجود قانون يط الطبيعة ، يجب عينا أن نتنكر أن جانبا كبيرامن هذه البساطة التي نتخيلها ، لا يعود بي تلك الحالة الطبيعة ذاتها ، وإنما التحيز المتأصل في عقولنا للاطراد والبساطة . إن جانبا كبيرامن فكرنا ، يحدد بقانون الجهد الأقل ، كالذي يظهر واضحافي نشاطنا الأنتباهي .

ولا يعد الانتباه المؤثر الوحيد في عملية تحويل الانطباعات الحسية إلي معرفة ، فلا يعمل الانتباه وحده أبدا ، بل يكون مصحوبا بعملية التعرف على الحاضر ، كما لو كان

مألوفا بصورة ما وبعملية بناء ما ليس حاضرافي مجموعة من الأفكار الحاضرة . ولابد أن نلقى نظرة سريعة على هاتين العمليتين .

موجد التعرف في كل أنواع المعرفة . ولا يعني التعرف دائماتشابه شيُّ محدد يتم تذكره من خبرة ماضية مع شئ حاضر . فالسائة على العكس ، فالتعرف عبارة عن إحساس بالألفة مع شئ حاضر الآن ، ومصحوب بتطبيق محمول معين على هذا الشئ الحاضر . فأستطيع التعرف على حصان مثلا، أو نجمة أو صديق ، أو مقطوعة موسيقية ، عندما أشعر بنوع من الألفة مع الانطباع الصادر عن الموضوع المتعرف عليه وقد أنسب إليه صفة ما ، فأقول مثلاهذا صديقي ، أو النجم الشمالي ، أو قاموس وبستر أو حصان سميث . أو ريما عند التعرف على موضوع ما لا أتعرف إلا على صفة من صفاته ، أو علاقة من علاقاته بالموضوعات الأخرى . فأقول عنئذ ، إنه أكبر أو أصغر ، طيب أو شرير ، مساق أو غير مساق لشئ آخر ، وهكذا . ويتضمن التعرف في كل هذه الحالات ، نوعامن رد الفعل من جانب العقل على الانطباعات الخارجية ، أو التفاعل معها . فلا يوجد التعرف منفصلا عن الإنتباه ، وذلك بالرغم من أن الانتباه ربما يحدث بدون التعرف ، فيكمل التعرف ما بدأه الانتباه ، فالفرد المنتبه يريد أن يعرف ، بينما من يقوم بعملية التعرف ، يكون عارفابالفعل أو يعتقد أنه عارف . يتضمن التعرف مساعده الانتباه . بينما الانتباه بنون التعرف ، يتضمن الاحساس بالتعجب والفضول ، والحيرة ، وريما بالرعب - السؤال الآن ، ما هو قانون عملية التعرف هذه ؟ هل تؤثر العملية على الانطباعات نفسها التي قد تشكل أساساللتعرف؟ الإجابة هي ، أنه من الواضح جداأن التعرف يؤثر في الانطباعات . إن النشاط التعرفي يتضمن تغيير معطيات الدس ، تقريبافي كل حالة من حالات التعرف . وبحدث هذا التغيير بطريقتين:

١- في التعرف نقوم بإكمال المعطيات بتنكر المعطيات السابقة ، وبذلك يبدو لنا أننا نلاحظ دائماأكثر مما يكون ماثلاأمامنا ، أو معطى لنا من الحواس . ولذلك عند القراءة مثلانقرأ أكثر مما نلاحظه بالفعل ، ونعتقد رؤيتنا الكلمات ، بالرغم من عدم رؤيتنا لها ( في حالة الأخطاء المطبعية مثلا) أو رؤية أجزاء منها أو بعض حروفها فقط . كذلك مثلاعند سماعنا لمتحدث يتحدث وسط خليط من الأصوات ، نلاحظ أننا نقوم من جانبنا

بإكمال كلماته أو عباراته ، فيظهر لنا أننا نسمع كل ما يقوله ، بينما في الحقيقة لا نسمع لإ أجزاء من حديثه . أو عندما نردد لأنفسنا بعض الأصوات ، فإننا نستدعى لأنفسنا مقطوعة موسيقية نكون قد سبق أن سمعناها من قبل . وأحيانا في الظلام نتعرف على وجود فرد ما ، بينما لا يكون ما نراه إلا معطفا معلقاهناك ، بسبب كل ما نشعر به من انطباعات . في كل هذه الحالات ، يغير النشاط التعرفي معطيات الحس بأن يضيف إليها ما سساعد على تصوير المسر الذي جاءت منه .

Y — في التعرف تتغير صفات وكيفيات الانطباعات الحسية تبعا للطريقة التي نتعرف بها على موضوعاتها، فألوان المساحات الشاسعة تكون مهملة من جانبنا ولا قيمة لألوانها ، حينما نكون في حالة تعرف على الموضوعات الكائنة بها . انظر من تحت النراع ، وبرأس مقلوبة ، فتظهر لك الألوان زاهية بصورة غير مألوفة . لأنك في وضع مختلف ، لا تهتم برؤية الموضوعات ، وتنبه فقط للألوان عندما تخطىء وترى مجموعة من أوراق الشجر الذابلة في ركن مظلم من الحديقة ، على أنها حيوان صغير ، فذلك لأنك تتصور هذه الأوراق وقد أكسبت اللون المألوف للحيوان الصغير . وهناك حقائق كثيرة تم تسجيلها من قبل علماء النفس والفنانين ، ويمكن لأي فرد منا ملاحظتها ، فعملية فصل الإحساس عن التغييرات التي يقوم بها التعرف عملية ليست سهلة على الأطلاق .

ويلاحظ في هنين النمطين التغيير وجود قانون ما ، يشبه إلى حد كبير القانون السابق نكره ، فالتغييرات التى تحدث لمعطيات الحس في لحظة التعرف ، تغييرات في اتجاه تحقيق البساطة والتحديد الشعور . فيشبه الحاضر الماضى ، ويصاغ الجديد ليبدو مألوفا قدر الإمكان ، ففي اللحظات الأولى الشعور بالدهشة أو الخوف من السهل رؤية رد فعل العقل تجاه الانطباعات الجديدة ، في كلمانتا وأفكارنا . فعندما التفت ماكبث إلي المائدة ورأى شبح بانكو جالسافي مكانه في كرسي الملك ، لم تكن عبارة « اذهب وفارق بصرى » هي العبارة التي استقبل بها ظهور الشبح المرة الثانية أو « عبارة » من منكم قد بصرى » هي العبارة التي استقبل بها ظهور الشبح المرة الثانية أو « عبارة » من منكم قد بعدا ؟ » هي التي قالها بمجرد إستعانته لرياطة جأشه . وإنما كان أول رد فعل من جانبه تجاه هذا المنظر المرعب هو قوله « إن المائدة مكتملة » وعندما قالوا له ، : إنه مازال هناك مكان محجوزك ، أصر قائلا أين ؟ » دائما فلقد كانت الغريزة الأدبية لشكسبير في هذا المشهد ، دقيقة إلى حد كبير ، إننا نسعى دائمالأن نجعل الجديد مألوفا، حتى وإن كان غريبا عنا تماما . وكما نقول دائما، إننا نحتاج لفترة من الوقت حتى ندرك التغيير

الكبير في أي شئ ، وبالرغم من أن التعرف دائماما يتم تعديله من قبل الإهتمام ، الذي قد نوجهه للأشدياء في أي لحظة ، إلا أننا عند الحديث عن الاهتمام ، نكون قد انتقلنا إلي النمط الثالث من التغيير الذي تمارسه عقولنا ، لتحدد لنا مايجب أن نعرفه .

إننا في كل لحظة من لحظات حياتنا ، لا نستقبل أو ننبه أو نتعرف فقط ، وإنما التغيير نقوم بالبناء . إذ نقوم ببناء أفكارنا عن الماضى والمستقبل وعن العالم الواقعى من الانطباعات التى نستقبلها في كل لحظة ، أو من لحظة الأخرى . فالانطباعات تأتى لنا جامدة لا حياة فيها ، ونقوم بجهدنا بتحويلها إلى رموز لعالم واقعى . لذلك نستجيب دائمابنوع من رد الفعل تجاه ما يعطى لنا ، ولا نقوم بتعديله فقط ، بل ونكسبه القيمة أو الأهمية التى قد تنسب إليه ، أو قد تصبح صفة ثابتة فيه . والحديث عن الصور المختلفة والمقصورة التى قد يتخذها رد الفعل هذا ، لا نستطيع عرضها عرضاوافيا . لضيق المساحة المتاحة لنا ، ولكن نستطيع عرض نمط أو اثنين من أنماط رد فعل العقل تجاه معطيات الحس في عالم الحياة العقلية .

١ - لا يمكن وجود الذاكرة المحددة ، إلا من خلال عملية البناء النشط لمعطيات الشعور فلا يأتى شئ ما ، مؤكداومطنانفسه ، بأنه يشكل جزءامن خبراتنا السابقة . وعندما نعرف شيئا ما من الماضى ، أو على أنه متنمي إلى الماضى ، فإننا ندركه من تركيز انتباهنا ، فبدون هذا التدخل الفعال والنشط من جانب عقوانا ، لأصبح كل شيء كأن لم يكن ، يل مجرد لحظات حياتية عابرة من لحظة إلى لحظة .

Y – لا يمكن وجود اعتقاد محدد في الواقع الخارجي ، إلا من الإضافة النشطة التي تضيفها عقولنا إلى الانطباعات الفطية التي تعطى لنا . فلا تقدم الانطباعات المسية وحدها أي علم واقعى لنا . فما يوجد خارجنا لا يمكن أن يصبح في نفس الوقت داخلنا ولكن نستطيع مما يكون لدينا بالفعل ، أن ننشىء فكرة عن عالم خارجى . فإن كان مثل هذا الإعتقاد يحتاج إلي تبرير أعلى ، مثل كل معتقداتنا فإنه بشكل عام فعل من أفعالنا النشطة .

٣ - إن كل الأفكار المجردة ، والحقائق العامة ، والقوانين الضرورية المعروفة ، والمذاهب الفكرية المقبولة ، تحدث بنفس الطريقة ، إذ يتم بناؤها من عملية نشطة تحدث بداخلنا . فإذا ما تغيرت أنماط نشاطنا العقلى تغيرت كل تصوراتنا عن الكون تغيرا جذربا.

٤ - ويعبر هذا النشاط البنائي الذي ندخله على الانطباعات الحسية ، عن إهتمامات أساسية معينة ، تهتم بها الذات الإنسانية في الواقع الذي تحيا فيه ، فنحن نريد عالماطبيعة معينة ، لذا نحاول بصورة مستمرة من معطيات الحس بناء هذا العالم فإذا كنا نميل إلى الإطراد والضرورة والبساطة في العالم ، فإننا نستغل باستمرار معطيات الحس من أجل بناء مفهوم العالم المتصف بالاطراد والضرورة والبساطة . ولئن كان حقاأن معرفتنا عن العالم تتحدد في ضوء ما هو معطى لنا من قبل الحواس. فإنه يعد حقاليضاأن الفكرة التي تكونها عن العالم تتحدد أيضابنشاطنا ويقيامنا بريط وإكمال وبوقع الخبرة الحسية . ويذلك تكون كل معرفة في حقيقتها عبارة عن رد فعل أو استجابة وخلق . إن أقل أنواع المعرفة قيمة ، تكون بمعنى ما ، من إنتاج الإنسان العارف بها . ففيها يعبر عن خلقه وقوة إنتباهه ، ومهارته في التعرف واهتمامه بالواقع وقدرة الطق ، وفي الحقيقة تكون المعرفة الدقيقة واضحة وضوحاكاملافي تلك الحالات التي نصنع فيها بأنفسنا ما نعرفه . وبهذه الطريقة وحدها تكون المعرفة الرياضية ممكنة ، فالأفكار الرياضية كلها منتجات الخيال البنائي وهكذا يكون الوضع في كل جوانب الفكر الأخرى . فأنت تعرف ما يقوم عقلك بإنتاجه ، وعلى ذلك علينا أن نتذكر أننا نعد مسئولين أخلاقها عن كل ما نقوم بإنتاجه من معارف ، وإذا فعند مناقشة طبيعة المعرفة ، نجد أنفسنا نمر بميدان الأخلاق..

ولتلخيص كل ما سبق في كلمات قليلة ، نقول إنه مادامت العمليات الداخلية النشطة بتعديل وبناء أفكارنا ، ومادام اهتمامنا فيما نريد أن نجده ، يلعب دوراكبيرافي تحديد ما نجده ، ومادمنا نستطيع أن نعتبر أنفسنا مجرد آلات تسجيل ، فإن ذلك يفرض علينا أن نختار جيداالنهج نفحص به خبرتنا . إن كل فرد منا من المؤكد أن لديه تحيزا ما ، وذلك ببساطة ، لأنه لا يستقبل الخبرة استقبالا سلبيا فقط ، وإنما يقوم هو نفسه بصنع الخبرة ، ولهذا يكون هنهاك سؤال ضروري يواجه كل باحث عن الحقيقة ، وهو بأي الخبرة ، وبأي باعث ، ولأي غاية ، أكون أو يجب أن أكون متحيزا؟ ، فإن كان معظمنا يحصل على أحكامه المسبقة من الآخرين ، فذلك قمة الجبن . إننا مسئولون عن عقيدتنا ، ويجب أن نبنيها بالعمل والجهد الشاق . لذلك يصبح السؤال المهم ، هو

من أجل أى شئ تعمل؟ ، لا فائدة من الإجابة ، « بأتك تسجل فقط ما تجده فى العالم ، ولست مسئولا عما تجده من الوقائع » إن الإجابة الحقة هى « أنك لست مجرد مسجل أحداث بل إنسان . إن ما تسجله لم يكن أبدا مجرد ملاحظات أو تقارير بسيطة ، فأقكارك تحول الواقع دائما ، ولم تكن أبدا مجرد نسخ منه » . ولذلك فإنت مسئول عن نشاطك التمويلي مثاما تكون مسئولا عن مهارة النسخ .

#### - 4 -

إنن فالمسألة لا تتعلق بوجود المسلمات في عقولنا ، وإنما المسألة تكمن في أنه بدون هذه المسلمات ، تصبح الحياة العملية والنتائج العامه النظرية ، من أبسط الانطباعات إلى أكثر المعتقدات النظرية قيمة ، مستحيلة ، وذلك ما يجعل الإيمان الإيجابي موضوعا ملحا للبحث الفلسفي . إن التفكير المتسرع يجعل المسلمة تبدو وكثنها نوع من الإيمان الأعمى . فالإنسان العادي صاحب التأمل الناقص أو المحدود ، لا يرى أنه يؤمن بكل هذه الأشياء بنوع من المغامرة أو ، وإنما يؤمن بئته يثق ثقة عمياء ، وليس هناك مجال المخاطرة على الإطلاق . أو يمكن القول ، بأن الإنسان الطبيعي يخاف فحص أسس أفكاره ، لأنه لا يريد اكتشاف مخاطرة ما هناك . وهكذا نحيا حياة الخداع مع أفكارنا . فإذا كان هناك أساس أعمق لأفكارنا ، يتضمن ما هو أكثر من المخاطرة فواجبنا البحث عنه قدر استطاعتنا . واكن إن لم يكن لدينا ما هو أفضل من الإيمان الإيجابي فدعنا نكتشف الواقع ، ونرى وضوح ، لماذا يستحق منا أن نسلك بهذه الطريقة ؟ .

وعند الحديث بصورة تفصيلية عن مسلمات العلم المتطور . يلاحظ أن كل المناقشات التى تتاولت دراسة أسس المعرفة المادية بكل أنواعها ، قد انتهت إلى نتيجة مؤداها ، أنه إذا كان من المستحيل إقامة العلم بدون افتراضات ، فإنه من غير المجدى أيضا محاولة البرهنة على هذه الفروض بالتجربة وحدها . لم ينجح أحد في تحقيق ذلك ، وكان الفرق الوحيد بين المفكرين هو أن بعضهم يعتقد أن من الضروري أن نبحث عن أساس مفارق أو ، بينما يؤكد بعضهم ، أن الأساس المفارق مستحيل ، ولن يكون كافيا ، تماما مثل الأساس

التجريبي، وبالتالي نستطيع فقط أن نلجاً إلى صيغة التهديد ، فنقول إن لم تضع هذه الافتراضات ، فإنك تحيد عن مسار العلم ، وتفقد روحه . كذلك اختلفت الآراء بالنسبة للصورة الصحيحة التي يجب أن تكون عليها مثل هذه الفروض في البحث العلمي .

بالاضافة إلى هذه المسلمات التى اكتشفنا ملازمتها وتحديدها لكل أنواع الفكر ، يضيف العلم مسلمة خاصة به . ولقد تم تعريف هذه المسلمة من قبل الأستاذ و أفينارس » في مقالته المشهورة عن وفلسفة التفكير في العالم » . إذ يعتبرها نتاج القانون العام للاقتصاد ، الذي يحكم كل الأعمال العقلية . وهي أن عالم الظواهر ، يعرك دائما وفي كل في أبسط صورة ، والواقع الذي نوافق عليه دائما هو الذي يمثل أبسط وصف الظواهر المعروفة لنا . والتعبير عن وجهة النظر هذه بطريقتنا ، يمكن القول : إن العالم من وجهة نظر العلم ، ينظر له بوصفه كلا متحدا كاملا ، والذي إذا ما أدرك إدراكا كاملا ، يشبع رغبتنا العقلية العليا ، لمفهوم الاستمرارية والاطراد في هذا العالم . لذلك كان مفهوم و المعادلة الكلية ، الذي ورد في الفصل السابق ، مفهوما يعبر عن المثل الأعلى العلم . إن العلم لا يمكن أن يظل علما ، إذا كان الفكر يتصور العالم ناقصا وأقل انسجاما أو وحدة ، بل ولهذا السبب نفسه ، يفترض العلم أن هذا النظام الكامل لابد أن يكون متحققا في العالم . ولا يعني ذلك أن هذا النظام غير متحقق من الناحية العملية وأنه مجرد مثل أعلى ضروري نسعي إليه ، وإنما يجب علينا أن نفترض أن هذا النظام حاضر بالفعل في فروي مدوري نسعي إليه ، وإنما يجب علينا أن نفترض أن هذا النظام حاضر بالفعل في الأشياء ، وبصورة مستقلة عن فكرنا عنه . إن هذه المسلمة تمد فكرنا العلمي بالحياة ، وبربوبها تعد مسألة البحث عن نظام لا نحتاج إلى وجوده ، مسرحية لا معني لها .

والواقع أن هذا النظام المفترض إذا تحقق فسوف يعنى بالنسبة لنا بساطة نسبية واقتصادا المفهوم . ويتم إدراك الظواهر التي لا حصر لها بوصفها تجميعا الوقائع الكثيرة بأقل جهد عقلى ، وبالتالى نستطيع أن نفترض أيضا أن العالم يحب الأقتصاد مثانا تماما .

ولتوضيح نلك نضرب مثلا بعلم الميكانيكا . حيث عرّف أحد كبار رواد هذا العلم ، بنه الذي يقدم أسبط وصف ممكن الحركات في العالم . فإذا قبلنا هذا التفسير للميكانيكا ،

فإننا سريعا ما نصاب بالحيرة ، بسبب أن معظم النظريات المكانيكية تضع فروضا حول القوى التي تعمل في العالم ، وتتنبأ كلها بالوقائع المستقبلية أو التي قد تحدث . وإكن القوى لا تشكل جزءا من التجربة ولا يتم التعرف عليها من مجرد وصف الحركة . والمستقبل لم يتحقق بعد ، حتى يمكن وصفه . فكنف نتفق كل ذلك مع التعريف الذي وضعه هذا العالم الكبير؟ لأنه بالنسبة للنين يفترضون القوى بتفسير حركات معينة ، يفترضون فقط هذه القوى التي تفسر مباشرة ، بأسط وصف ممكن ، ولا تفسر أي بوصف عشوائي للحركات المعطاة في الذيره . ولكون أي حركة دائما ما تكون نسبية وليست مطلقة ، نستطيع أن نفترض أي نقطة في العالم نقطة أساسية ، ينظر إليها بوصفها ثابتة ، ويذلك ونستطيع الحصول على عند لا يحصى من الأوصاف لأي حركات معطاه . وتستطيع تحريك أي موضوع في العالم بأي سرعة نريدها ، أو أي اتجاه نرغب فيه بأن نقطة الإسناد التي تختارها لتفسير أو وصف حركته . ولكن لا تكون كل هذه التفسيرات المكنة مفيدة بدرجة واحدة لكل غايات العلم وأهدافه ، وانما يكون هناك تفسير أو وصف واحد هو الأبسط ، أو التفسير الأبسط لكل حركات النظام موضوع الدراسة ، وهذا هو ما نعتبره معبرا عن المقيقة الطبيعية الفعلية لهذا المؤسوع . إن افتراض بعض القوى ، التي تصف لنا أبسط أنظمة الحركة ، هو ما حقق أغراضنا . ونقول بأن هذه القوى هي القوى الحقيقية المؤثرة في العمل . ولكننا مازلنا نعلم بأن القوى المفترضة ، تعبر بصورة أخرى عن واقعة أن هذا التفسير بعد الأبسط . فهل هذا فقط ما يفترضه العلم بالنسبة للحركات التي يلاحظها ؟ الواقع أن العلم يفترض فرضا أخرا وبالتحديد ، بأن « إذا لم يتأثر نظام الحركات الملاحظة ، بأي عوامل خارجية ، فإنه يظل هكذا في الستقبل » ، « أي أن الوصف الأبسط لحركات مجموعة من الاجسام المرتبطة بنظام واحد ، والمستقلة عن التأثر بأي أجسام أخرى من خارج هذا النظام ينطبق على كل حالات النظام المستقبلية في جميع الأحوال ، . والواقع أن العلم الميكانيكي يحتاج إلى هذا الافتراض قبل المفامرة بالتنبق بأي شيئ آخر(١) غير مجرد وصف الحركات الماضية والحاضرة . وما

Professor Clifford in his essay on theories of the physical forces in his lectures and (۱) essays, vol. 1., P.109 599., ق شرع في رد هذه المسلمة إلى مسلمة الاستمرارية, . P.109 599 الأعم والناتج الفلسفي واحد

ذلك إلا الفرض القائل باطراد الطبيعة في صورته الميكانيكي فالوصف الكامل لما هو حاضر في العالم . قد يكشف كل مستقبل العالم .

والآن ماذا تقدم هذه المسلمة لفكرنا ؟ ما الناتج الفلسفى لها ؟ إنها تبين لفكرنا مطالبة الطبيعة بأن تشبع رغبتنا الفكرية ، في الوحدة المطلقة والبساطة ، ولا يستطيع العلم الميكانيكي أن يستمر بدون هذه المسلمة ، مثله مثل أي علم أخر .

إن الموضوع الذي عرضناه الآن معروف لدى كل المفكرين المحدثين . وكل ما هناك أننا نضيف اعتقادنا ، بأن النظرة السابقة التي تم عرضها ، ما تزال صحيحة . وسواء كان هناك أساس عميق لم يكن ، فمن المؤكد أن العلم يضع المسلمة ولا يبحث لها عن أساس . فالمسألة بالنسبة للعلم مجرد نوع من الإيمان .

ولا يكون هذا الايمان مجرد إيمان أعمى ، بل مسلمة ، لأننا يجب أن نسلم ، بل أنه يستحق المخاطرة ، فإذا ما نظرنا إلى الأيمان البيني على أنه ليس مجرد عقيدة جامدة نسلم بها ، وعبارة عن مسلمة إيجابية ، فإين يكمن الخلاف بينه وبين الإيمان العلمي ؟ . إنه خلف كل المعتقدات التي لم نستطع البرهنة عليها في الفصل السابق ، يكمن التصميم على إيجاد عنصر ما من عناصر الوجود ، يكون ذا قيمة لا متناهية أو مطلقة . إذ لابد أن يكون العالم متسقا مع مفهومنا عن الخيرية المطلقة . ولتحقيق هذه الغاية ، لابد أن يكون الشر الجزئي في حقيقته العميقة خيرا كليا ، بالرغم من عدم قدرتنا على إدراك كيف يتحقق ذلك ، ولذلك فإنه إذا لم ننجح في بحثنا بين قوى العالم في الحصول على دليل أو برهان على كل ذلك ، فليس هناك ما يمنع على الأقل من الاقتراب من هذا الوجود الأزلى بمثل هذه المسلمات ، ونقول « بالرغم من عدم كشفك لنا عن شي فإننا نؤمن ونعتقد في خيريتك ، . حينئذ فقط يكون من المكن أن يكون ديننا هو الصورة العليا لسكوكنا ذاته ، وهو تصميمنا على أن نجعل العالم خيرا النفسنا ، بالرغم من كل الشرور البائية فيه ومثلما لم ينزعج العلم برؤية الفوضى في العالم ، يجب ألا يهتم إيماننا الديني برؤية الشر في العالم . ونحارب هذا الشر ، ونحن على ثقة بأن الوجود الأعلى ليس متناقضا معنا ، ويتفق مع أغراضنا ، تماما متلما نحاول أن ندرك العالم ، ونحن على قناعة بوجود الأعلى المناظر والمكافئ لفكرنا الخاص أو لعقولنا . وفي كلا الحالتين نتحمل المخاطرة الأنها تمثل أعلى صور النشاط . ومتاما يساعد إيمان العلم على معقولية الحياة ، كذلك يساعد الإيمان الديني على خيرية الحياة ، بالإصرار على أن ينسجم المثل الأعلى لحياتنا الأخلاقية ، ينسجم مع العالم بوصفه معروفا مطلقا .

ولكى نزيد هذا التماثل وضوحا ، نقول : إن العلم يفترض صحة الوصف المقدم للعالم ، إذا استطاع هذا الوصف ، أن يضم كل الظواهر المعطاة وتحقيق أكبر قدر من البساطة ، بينما يفترض الدين صحة الوصف المقدم عن العالم ، إذا أمكن لهذا الوصف ، أن يثير الحماس الأخلاقي ويشبع ويحقق أعلى المطالب الأخلاقية . أو المثل الأخلاقية العليا .

ولقد قيل كثيرا بمثل هذا التماثل، ولكن لم تكن واضحا بصورة كافية ، مسألة ربط الاقتراح العملى إذ إنه ما تظى الفرد عن أحد هنين النوعين من الإيمان ، فإن عليه أن يتظي عن الآخر . فإن كان هناك من يشك في مسألة المسلمات الدينية ، فله الحق في التخلى عنها ورقضها جميعا ، ولكن إذا ما فعل ذلك ، وتظي عنها ، فلماذا لا يتخلى عن المسلمات الطمية ، وعن اليقين القائم عليها ، بأن العالم يجب أن يكون معقولا ؟ ومادامت مسألة إدراك جدران غرفته يحوي المسلمات ، ويعتمد عليها ، فدعه يتخلى عن هذه المسلمات أيضا ، ويحيا في فوضي الحس والواقع ليس هناك ما يمنع قيامه بذلك ، إلا إذا وجد أن هناك أساسا عميقا لمسلمات . إن ما لدينا هنا ليس مجرد عقائد ثابتة نحاول الدفاع عنها فإذا لم يكن لدى الفرد الشجاعة لبناء المسلمات فعليه أن يرفضها ، ولكن عليه أن يرفضها جميعا . حقيقة إن المسلمة الدينية لا تخص مسلمات دينية معينة وخاصة ، ويستطيع أن يرفض المسلمات الجزئية منها ، ويحتفظ بالمسلمة الأساسية فقط ولكن إذا ما رفض المسلمة الدينية الأساسية ، القائلة بأن الخير الكلي يكمن بصورة ما في قلب الأشياء ، فإن عليه أن يحوف عن الإيمان بمسلمة العام الأساسية ، القائلة د بأن العقل الكلى المحب النظام يشكل بصورة ما حقيقة الأشياء ، فرفض كليهما يعنى أنه ليس لديه الشحاعة على أن بحيا حياة أخلاقية عاقلة .

لقد كان ذلك المسلمات . ومع ذلك مازلنا نرغب في أنه إذا استطعنا البحث عن نهج أو

طريق أفضل . فإن أمكن وجب تأكيد هذه المسلمات والحاقها بأقكار أعلى ، واشراكها في تحقيق نتائج أعلى منها . لقد كان النهج الشكى الذى تم اتباعه في الفصل السابق السبب في البعد عن المناهج الزائفة وغير المقنعة عند تأسيس الإيمان الديني ، فلقد رأينا مقدار الشك النظرى ، بسبب المناهج الدينية الدفاعية العادية ، وفي هذا الفصل ، رأينا كيف أن المسلمات ، تستحق المخاطرة والأخذ بها في الحياة العملية وأنها تعد الأساس الحقيقي لكل حياتنا . وعلينا بعد ذلك أن نسعى للبحث تحت هذه الأسس ، عن ذلك اليقين النظرى الذي تحتاجه هذه المسلمات فإذا ما أستطعنا الحصول عليه ، كان العمل الذي قمنا به قيمته ، التي استحقت بنل الجهد الشاق من أجلها . وأنقننا منهجنا الشكى من المناهج العقيمة والعقائد البالية . وتم تطهير إيماننا بارجاعه إلى مجموعة معينة من المسلمات البسيطة ، التي لا تطابق العقائد التقليدية القديمة . وإن كانت تلك العقائد تحاول التعبير عنها . وأخيرا يصبح كل من شكنا وإيماننا ، عنصرين من عناصر بصيرة دينية أكثر وضوحا .

إن الواقع الخارجى الذى حاولنا البحث فى ظلماته عن النور دون جدوى تحول وغير من نفسه . فلم يعد واقعا ميتا لا حياة فيه ، أو خارجيا منفصلا عنا ، وإنما بات واقعنا وحياتنا . لقد كان عالم الشك فى الفصل السابق ، لأننا تصورناه جامدا ومستقلا عنا . والآن وكما رأينا بعد اعتباره تعبيرا عن مسلمات ، كيف أصبح مرنا وقابلا للتشكيل ، ومثاليا ، ولكن أليس من الواضح ، أن ما حققه من مروبة أفقده كيانه وسلطانه . أليست مسألة الافترضات فى الخلاء العارى من المادة مسألة خطيرة ؟ ألا تعد مسألة التفكير فيه ، نوعا من النشاط غير المجدى والأجوف ؟ ، حقيقة لابد أن نتحلى بالشجاعة ولكن ألا يعد الدين شيئا أكثر من مجرد الشجاعة ؟ يجب أن يكون لدينا حقيقة أزلية نعتمد عليها ، وليس فقط مجرد مسلمة من مسلماتنا . أنستطيع الحصول على مثل ذلك العون ؟ ألا يمكن أن تكون هناك علاقة بين حياتنا ، وبلك الحقيقة الأزلية ، ولا تكون الحقيقة فى مثل تلك العلاقة مجرد نتاج متعسف لمسلماتنا الذاتية أو مجرد وجود خارجى جامد مثلما كان وجود عالم الشك ؟ . مازال علينا أن ندحث .

## الفصل العاشر

# المتسالية

« من أجل رؤية كل السماء لابد من رؤية الله »

"أرسطو ، يتحدث عن أكسنوفان "

مازلنا نبحث عن الأبدى ، ولا يوجد أمامنا إلا المسلمات ، ولن نحقق شيئا بدونها ولكن أنستطيع أن نذهب إلى ما هو أبعد منها ؟ ، ألا يوجد طريق آخر يقوبنا إلى قلب الأشياء ؟ في الواقع ظهر الكثير من الطرق المقترحة . وكان مسعى الجهود الدينية المؤدى إلى مثل هذه الطرق ، يمثل العمل الأساسى للفلسفة المثالية في الماضي . فدعنا نرى النتائج التي قدمتها لنا هذه الفلسفة .

-1-

تقول الفلسفة المثالية: إن عالم الوقائع الجامدة أو الميتة ، يعد وهما ، والحياة الروحية حياة حقيقية » فإذا كان هناك أكثر من منهج ، قد تم الاعتماد عليه التوضيح المقصود بهذه الحياة الروحية ، ولم تؤد كثرة المناهج أو تعديها إلى غموض المعنى أو حدوث لبس فيه ، فقد قدم لنا أفلاطون والقديس أوغسطين وبركلى وفشته وهيجل تفسيرات متعددة الحياة الرروحية التي يمكن أن تكمن في قلب الأشياء ، إلا أنهم اتفقوا على الفكرة العامة . وإذا كان هناك من الكتاب من برهنوا على المثالية بوصفها نتاجا الخيال الشعرى فأساوا إلى قيمتها ، فإننا لا نريد مثل هذا الحماس الأجوف ، وإذا ما أربنا وضع أساس المائنا ، يكون مستمدا من منهب مثالى ، فإننا يجب علينا تجنب الخيال الشعرى . إن الاساس الذي نريده ، لابد أن يكون فلسفيا محكما ، وقادرا على الصمود أمام النقد وعلى إشباع الغايات الموضوعية ، والغايات الأخلاقية . مازال أمامنا في ضوء مناقشتنا الحالية وحاجاتنا ، أن نحصل على ما يساعدنا على أداء مهمتنا بصورة مباشرة . وذلك بأن ندرس باختصار ما يمكن أن تقدمه لنا المثالية بعد تأسيسها ، قبل المضى في الدراسة ندرس باختصار ما يمكن أن تقدمه لنا المثالية بعد تأسيسها ، قبل المضى في الدراسة

النظرية الدعاويها كان المثاليون قد قالوا: إن الأبدى عالم من الحياة الروحية ، ولا تكمن قوة منهبهم الدينية فى اختلاف نظرتهم لطبيعة القوى التى تحكم العالم عن النظرات الأخرى التى تناولت دراسة هذ القوى ، فإن الفهم الصحيح المنهب المثالى ونتائجه لم يتحقق تماما ، حتى من قبل بعض المثاليين أنفسهم فرؤية العالم بوصفه نتاج مجموعة من القوي المتصارعة ، لا يمكن أن تجعله عالما روحيا على الإطلاق وإذا كان العالم عالما روحيا فنلك بسبب أن وراء كل القوى ، توجد حياة روحية أعلى تشملها ، تماما مثلما يشاهد الإنسان المسرحية فلا تكون لهذه القوى قيمة ، مثلما لا يكون الشخصيات الموجودة في المسرحية قيمة ، و تستمد المسرحية قيمتها في وجود هذه الشخصيات المستقل بداخلها ، لأن المشاهدالذي يحوى هذه القوى أو الشخصيات جيمعا ، هو الذي يعطى لها الوحدة والقيمة ، وبالتالى لا تكون الحياة الروحية التي يجدها المثالية على أنه لا توجد قوة القوى الشريرة والخيرة ، وفيها كلها تسكن الروح الأعلى ، التي لا تشكلها جميعا . وبالتالى المسروية واحدة واحدة .

وقبل أن ننتقل إلى توضيح كل ذلك ، يمكننا أن نقول في عجالة : إن المثالية بمثل هذا الموقف التي تقول به ، تحصل على ميزة خاصة ، تساعدها على حل المسائل التي فشلنا في حلها فعند مناقشتنا لعالم القوى وجدنا في هذا العالم مجموعة من القوى المتنافسة ، التي بدت محدودة بسبب هذا التنافس ، فإن كانت إحداها خيرة كانت الأخرى خيرة أيضا أو شريرة . ولما كان علينا أن نتعامل مع عناصر متنافسة فقط ، فلقد بدا الفكر القائل بأن الشر الجزئي يمكن أن يكون خيرا كليا ، فكرا غير منطقى ، يصعب البرهنة عليه . فالعالم الذي يكون نتاجا لمجموعة من القوى الكامنة فيه ، عبارة عن جمع العناصر الخيرة والشريرة المنفصلة في كل واحد . واكن في ضوء المثالية ، بات لدينا الفكر الذي يجعل مسألة وجود الخير الكلى مسألة ممكنة . فإذا كان من المكن وصف المسرحية ككل بأنها خيرة ، بالرغم من وجود عناصر شريرة بها ، فإنه من المكن لذلك وصف العالم في مجموعه بأنه خيرا وخير كلى إذا شابهت الشرور الجزئية في العالم ، تلك الشرور والعناصر الجزئية في المسرحية ، وباتت جزءا ، أو عناصر في كل شامل ، أو روحا شاملا يحوى الكل ، وذا طبيعة خيرة عامة . وإذلك إذا صعب علينا معرفة كيف يكون الشر جزءا من الخير الكلى المتصف به العقل الشامل ، فإن هذا التشبيه يجعلنا نتخيل ، وإن بصورة عامة ، كيف يمكن أن يحدث ذلك . فمن المكن أن يكون الكل في مجموعة خيرا ، بالرغم من إحتوائه بالضرورة على بعض العناصر ، التي يمكن أن توصف بأنها شريرة . إن المثالية لا تقول باحتواء العالم على مجموعة من القوى الخيرة الطيا ، ولا بأن القوة الخيرة ، كانت تقصد خيرا عندما خلقت الشرفى العالم ، وربما تقترح المثالية نظرية تشرح بها كيف يكون الشر جزءا من خير كلى .

والحقيقة أن قيمة أي جهد يمكن القيام به ، اشرح ونقد المذهب الفاسفى المثالى في هذا المقام ، تكمن في وجود فرصه الإرتفاع فوق المسلمات ، والوصول إلي نظرية دينية إجابية ، لأن المسلمات لا تعد كافية في حد ذاتها ، إذ نرغب دائما في الوصول إلى ما هو وراها ولكن مازلنا مجبرين على إتباع طريق المسلمات في تفسير مذهبنا المثالي ، عملا بالقاعدة القائلة : إذا لم تجد أفضل من المسلمات ، فعليك التسليم بها ، إلى حين الوصول إلى ما هو أفضل منها .

- f -

لقد أدى قصور فكر كاتب هذه السطور عن فهم الحقيقة العميقة ، إلى اعتناقه المثالية متبعا أسلوب البساطة والسهولة التي لا يوافق عيه معظم فلاسفة المثالية . ويعد وصوله إلى تصور محد لمنهبه المثالى ، اكتشف فيما بعد منهجا ، يمكن أن يتحول به هذا المنهب المثالى إلى منهب ذى دلالة فلسفية وبينية كبرى ، وفى نفس الوقت يحقق برهنة وواضحة عليه . وإذا كان القارئ لا يهتم غالبا بمنكرات المؤلف ، أو بكيفية تسلسل أفكاره والمنهج الذى أتبعه للوصول إلى آرائه الآراء تكتب وضوحا ، إذا عرضت فى تسلسل يشبه خطوات المؤلف وتسلسل أفكاره . لذلك يتعامل هذا القصل من الكتاب مع المثالية باعتبارها فرضا يحاول أن يجيب على مسلماتنا . ثم نحاول الاستمرار بحثا عن أساس أعمق لهذا الغرض ، إن وجعنا له أساس أ وفضلا عن ذلك لن يكون فكرا المثالى إلا فكرنا نظريا ، لا يعبر مباشرة عن مسلمة أخلاقية ، وإنما يعبر عن مسلمات نظرية حول العالم . ثم نستطيع أن نرى بعد ذلك المنهب الديني الذي يمكن أن يقام فوق هذا الأساس . وإذا كان لنا أن نتجنب نرى بعد ذلك المنشلى ، فإن منهجنا يجب أن يكون منهجا نظريا بصرف النظر عن اهتمام فلسفتنا الدينية بالنتائج التى يقوبنا إليها هذا المنهج .

نبدأ أولا بتركيز جهدنا حول وضع فرض معقول بسيط مناسب لطبيعة الواقع المارجى وقد ندرس فيما بعد بشىء من التفصيل الأساس الذى يمكن أن يستند عليه مثل هذا الفرض . لذلك نفترض أنه من خلال نظرية معرفية صحيحة ، قد تم التوصل إلى هذه

النتيجة: وهي أن الكائنات البشرية قادرة علي تشكيل أفكار ، تطابق العالم الكائن خارج نواتهم والمستقل عنهم . أي أن تسلسل الأفكار الإنسانية يناظر تسلسل الصوادث الخارجية ، أو العلاقات التي قد تكون قائمة بين هذه الأشياء . وبتناظر الروابط الضرورية أو المطردة بين الأفكار الإنسانية أو بين الأشياء الخارجية . أو كما جاء في الصورة المختصرة التي عبر عنها "هربرت سبنسر" قائلا: أن كل علاقة ضرورية بين ا: ب في الشعور الإنساني يناظرها علاقة ا: ب في العالم الخارجي . لنفرض إنن أن كل ذلك قد حدث ، وتم افتراضه ، فهل يمكن الأكتفاء به ؟ . الحقيقة أنه لا يسبع كاتب هذه السطور إلا الأعتراف ، بأنه فرض مثير للإنتباه ، ولكن ما تزال نظريتنا المعرفية ناقصة ، ومازالت النظرية بالتفصيل في الفصل اللاحق ، و لكن وعلينا الآن أن نسلم بصحة الفرض العلمي النظرية بالتفصيل في الفصل اللاحق ، و لكن وعلينا الآن أن نسلم بصحة الفرض العلمي بطبيعته الخارج ، أو من الطبيعي أن يكون الداخل نسخا طبق الأصل الخارج ، ولنفرض بطبيعته الخارج ، أو من الطبيعي أن يكون الداخل نسخا طبق الأصل الخارج ، ولنفرض بناء على هذا الأساس أننا أربنا أن نعرف الفرض الذي يمكن أن يوضع بالنسبة لطبيعة بناء على هذا الأساس أننا أربنا أن نعرف الفرض الذي يمكن أن يوضع بالنسبة لطبيعة علاقة المصطلحين "" و"ب" في العالم الخارجي ويتصف بالمعقولية .

وحتى لا نسخل فى نوع من الجدل والنقاش ، نتجنب الآن تقسير مسالتين قديمتين وإن كنا لا نستطيع تجنب أيا منهما وقتا طويلا ، ولابد من مواجهتهما قبل بخولنا معبد اليقين ، ولكننا نتعامل هنا مع مجموعة من الفروض ، ويذلك نعفى أنفسنا من مسئولية التأمين ضد الإنتقادات التى قد توجه إلينا ، وتتعلق المسألة الأولى بقول المثالين بئنه لا يمكن لأى واقع أن يعرك إلا بوصفه متضمنا حالات واعية ؟ ونترك هذا الموضوع الذى يتعلق بحجة باركلى ، لأننا لا نهتم الآن بالبرهنة بالتحليل الميتافيزيقى ، على وجود التوافق الكلى بين الواقع والوعى . إن ما نريده الآن مجرد فرض معقول يمكن أن يتم به تفسير ما يعنيه الفكر الشعبى بالواقع . والمسألة الثانية التى نتجنبها الآن ، هى المتعلقة بأساس يعنيه الفكر الشعبى بالواقع . والمسألة الثانية التى نتجنبها الآن ، هى المتعلقة بأساس الإنشاق المفترض بين النظم الخارجية والداخلية للوقائع . ولا يهمنا ما إذا كان هذا الأساس يكمن فى وجود نوع التحديد العلى لوعينا من العالم الشائعة حول العالم . من الانسجام المسبق بينهما . إن موقفنا الأول يستند على المعتقدات الشائعة حول العالم . ففي المعقل توجد المشاعر ، والأفكار ، واتجاهات للفكر وأنساق المعتقدات ، كلها وقائع داخلية . ويوجد هناك وراء هذا الوعي بالوقائع الداخلية ، عالم من الوقائع ، الذى يوجد داخلية . ويوجد هناك وراء هذا الوعي بالوقائع الداخلية ، عالم من الوقائع ، الذى يوجد

فيه أشياء تناظر كل شعور من هذه المشاعر ، ونظام معين من الوقائع يناظر تسلسل هذه المشاعر ، ومجموعة من الوقائع والقوانين التى تناظر مثيلها من المعتقدات الباطنية ، فيطابق النظام الخارجي العالم هناك ، نظامه الداخلي ، ولكن ألا يحتاج هذا النظام لفرض معقول يتعلق بطبيعة هذا النظام الخارجي المتطابق مع وعينا ؟

دعنا نفحص فرض باركلي المشهور ، والذي نستطيع أن نفحصه بدون أن نكون ملزمين بأي حجة من الحجج التى دفعها باركلى للدفاع عن مثاليته . وطبقا لباركلى توجد هناك كائنات واعية تشبهنا إلى حد ما ، ويوجد الله فوقها ، ويجانب وجود هذه الكائنات وهجود الله ، يوجد عالم واقعى . وهذا العالم الواقعى قد صنع من النظام الداخلى لأفكار الله .

« عندما أنكر وجود الأشياء المحسوسة خارج العقل ، لا أقصد عقلى بالتحديد ، بل كل العقول . وإذا بات واضحا لى من التجرية أن لها وجودا مستقلا خارج عقلى ، فذلك لانها توجد في عقول أخرى ، في أثناء الفترات فيها عن إدراكي لها أو الفترة التي سبقت ميلادي ، والفترة التي موتى . ولما كان ذلك يصدق على كل النفوس المخلوقة الأخرى والمتناهية ، فإنه يتبع بالضرورة وجود عقل أزلى ، موجود في كل مكان ، يعرف ويدرك كل الأشياء ، ويعرضها أمامنا على مثل هذه الصورة ، وطبقا لمجموعة من القواعد التي وضعها ، والتي أطلقنا عليها نحن ، اسم قوانين الطبيعة » . (١)

ويؤسس هذا الفرض الذى وضعه باركلى فى جانب منه ، على فكر سبق أن اتفقنا على اهماله ، وهو القول بأن العالم الخارجي هو علة انطباعاتنا الداخلية . إذ يرى باركلى أنه مادامت لا أخلق أفكارى ، فلابد من وجود علة خارجية لها . والعلة الوحيدة المعقولة هى وجود روح نشط يكون علة لهذه الأفكار . ومع ذلك لا يعد مثل هذا بالنسبه لى الفكر مهما فنحن لا نبحث عن علة حالاتنا الواعية ، وإنما عن الطريقة التى نستطيع بها إدراك وجود عالم خارجي ، يكون مناظرا لهذه الحالات أو الأفكار . فنحن لا نبحث الآن عن ما إذا كان أساس هذا التناظر المفترض ، يكمن فى وجود نوع من الانسجام المسبق ، أو نوع من التأثير المادى ، وإنما عن معاير للمعقولية ولذلك إذا ما تم العلى أسقاط التفسير العلى ،

Dioligues between Hylas and Philo nous , III . (1)

لن يبقى أمامنا ، من طريق لتحقيق هذه المعقولية لإدراك العالم الخارجى ، إلا الكفاية والبساطة والإتساق كمعيار لصحة الفرض فهل يعد الفرض الذى وضعه باركلى متسقا مع ذاته ، وأبسط فرض ممكن ؟ إذا تم تجريد الفرض من الصفات غير الأساسية ، فإنه يعنى أن هناك عقلا أعلى يحوى كل ما في عقولنا وأكثر منها ، ويطابق أو يناظر وعينا . وهذا الوعي عبارة عن روح عاقل ، له غايات محددة من خلق وتربية النفوس المحدودة الأخرى . وتتطلب هذه الغايات لتحقيقها ، أن يكون هناك نوع من الإتفاق بين حالاتنا الواعية وهذا العقل الأعلى فإذا ما حدث التطابق في الصورة وإلى حد معين ، تحقق ما نقصده بالحقيقة فليس هناك عالم خارجي ، بل هناك هذا العقل الآخر .

وكما نعرف فإن الجانب الأساسى من المذهب بالنسبة لباركلى ، حاول باركلى إثابته في أن التطابق بين أفكار الله وأفكارنا ، يشكل ويعبر عن غاية الله من خلق العالم . ولكن إذا ما تم حذف العنصر الغائى من المذهب ، يظل هناك جانب نريد توضيحه وهو أن فكرنا يعد صحيحا بسبب مطابقته الوقائع التى توجد في وعى فعلى ، يوجد خارج وعينا الخاص ، والواقع أن هذا الفرض له قيمة خاصة ، مستقلة عن أصله وعن الاستخدام الأساسى الذي وضع من أجله . لماذا يجب أن نخاف من المذاهب الفلسفية بسبب صلتها ببعض العقائد اللاهوتية المرعبة ، أو لارتباطها بنسق أو نظام سبق التحمس له في الماضى ؟ فليس لدينا شي عن العالم الخارجي إلا مجموعة من الفروض ، وعلينا أن نحاول فهمها فهما صحيحا قبل اختيارها ، أنرفض إجراء فحص لفرض معين ؟ ألا يصبح هذا الفرض جزءا من الحقيقة الأذاية ؟

الفرض الذى أمامنا الآن ، هو فرض بركلي بعد أن حنف منه العنصر الغائى . وان نسئل عن كيف تأتى لهذا الوعى الخارجى أن يؤثر فينا ، ولا عن لماذا إتخذ تلك الصيغ التى اتخذها . إن ما نسأل عنه يتعلق بـ : ماذا يكون هذا الوعى الخارجى المفترض ؟ وعن : كيف يتطابق مع وعينا ؟ وإن يطلق على هذا الوعى المفترض أسماء تحتاج منا البرهنة عليها ، وإن نعتبره مطلقا كائنا إلهيا . إنه فقط مجرد عقل يوجد في الخارج . ونفترض أن الحقيقة تتشكل من تحقيق نوع التناظريين فكرنا وبين هذا الواقع الخارجى . فما نوع هذا التناظر أو المطابقة ؟ .

قد يكون هناك نوع من التتاظر بين كائنين في الأفكار ، بدون وجود تشابه بينهما في

المحتوى أو في الأفكار ذاتها . أو تتطابق في حالات الوعى بدون تشابه محتوى هذه الحالات . فقد يناظر مصدر ضوئى أنغام سمفونية ما في درجة الشدة . ويكون لومضات الضوء ولأتغام السيمفونية نفس الإيقاع بالرغم من عدم تشابه محتواها . كذلك قد يكون النتاظر أكثر غموضا من ذلك . فالنقاط التى تظهر على قطعة من الورق ، بفعل القلم التغزافي ، وسلاسل الحروف المطبوعة في الصحف بعده لغات ، والأصوات التي يصدرها أحد القراء ، وسلسلة الإشارات التي ترسلها سفينة ما إلي الشاطئ ، كل هذه السلاسل غير المتشابهه في الأحداث قد تتناظر كلها ، إذا قصدت أن تعبر عن معنى واحد ، أو هدفت التعبير عن رسالة ما بطرق مختلفة . لذلك لكي يكون هناك نوع من التناظر بين عقلي ووعي خارجي هناك ، فمن الضروري أن يكون لكل واقعة أو حادثة تحدث في عقلي واقعة أو حادثة أخرى تناظرها في هذا الوعي الآخر المفترض ، كذلك إذا كان في عقلي علاقة ما بين حالاتي العقلية ، فلابد من وجود علاقة تناظرها أو موازية لها بين الحالات علاقة ما بين حالاتي العقلية ، فلابد من وجود علاقة تناظرها أو موازية لها بين الحالات الواعية لهذا الوعي الخارجي والمستقل عن عقلي . وكلما زادت نقاط التشابه بين سلسلتي الحالات الواعية ، كلما زادت درجة المناظرة ، إلا أن المناظرة بالمعني المجرد ، تتضمن فقط وجود من التشابه المحدود الثابت والمستمر بين السلسلتي .

بعد هذا العرض لطبيعة المناظرة بصورة عامة ، دعنا نفحص افتراضا بشئ من التفصيل . انفرض أن الساعة الكائنة هناك لها نوع الوجود الذي يقول به هذا الفرض فالساعة كائنة هناك بعقاتها . وتمثل بالنسبة لى مجموعة من الإحساسات ، المرتبطة باعتقاد في إحساسات ممكنة معينة . وإذا ما وجد فرد آخر غيرى في الغرفة ، فإنها يكون لها نفس النوع من الوجود . ولكن لنفترض أن الساعة يكون لها وجود مستقل عنى ، وعن أي إنسان آخر أو حيوان ، وجود بالنسبة لنوع آخر من الوعى غير المحدد ، يكون كائنا في مكان ما لنفرض أنه بالنسبة لهذا الوعى المفترض ، يكون وجود الساعة وجودا فعليا ، وليس مجرد مجموعة من الإحساسات الممكنة ، ولكنها توجد بكل أجزائها بوصفها مجموعة حاضرة من الوقائع المحسوسة ، التي توجد بينها علاقات محددة . لنفرض الآن أن هذه الوقائع المحسوسة التي يتشكل منها وجود الساعة لدى هذا الكائن أو الوعى المفترض ، تختلف في الكيفية عن الإحساسات التي يتشكل منها وجود الساعة لدى . ولكن من حيث العلاقات بينها ، ومن حيث عددها ، واختلاف كل منها عن الآخر ، تتفق هذه الوقائع الحسية كما هي موجود لدى هذا الوعى المفترض مع إحساساتى ، أو الإحساسات التي يتشكل منها عن الآخر ، تتفق هذه الوقائع الحسية كما هي موجود لدى هذا الوعى المفترض مع إحساساتى ، أو الإحساسات التي المسية كما هي موجود لدى هذا الوعى المفترض مع إحساساتى ، أو الإحساسات التي المسية كما هي موجود لدى هذا الوعى المفترض مع إحساساتى ، أو الإحساسات

المكنة التى يتشكل منها وجود الساعة بالنسبة لي . ولنفرض أن الساعة الكائنة لدى هذا الوعى المفترض قد دام وجودها فترة طويلة ، وتسمى بالساعة الحقيقية . فعندما أغلق عينى أو أبتعد عنها أو أموت ، تظل موجودة وجودا حقيقيا بمعنى وجودها فى الوعى المفترض . وبالرغم من وفاة كل بني جنسى ، فإن الساعة الحقيقية تظل موجودة ، مستقلة عن وعينا وقد تستمر الساعة فى العمل ، بمعنى أنه فى الوعى المفترض ، قد يوجد إيقاع من الحوادث الحسية يناظر ما يوجد لدى ، عندما أكون حاضرا ، ويكون عبارة عن حركة العقارب وبقات البندول .

ولنفرض الآن امتداد واتساع هذا الوعى المفترض ، حتى إنه قد يحوى وقائع مناظرة الأفكاري عن التنبنبات التي تسقط على وجهه الساعة واستقبلها. ولنفرض أنه قد حوى أيضًا وقائع مطابقة لكل فكرة من أفكاري المتعلقة بوضع الساعة بالنسبة للأشياء الأخرى المحيطة بها . وأخيرا لنفرض أن هذا العقل المفترض قد امتد ليشمل كل الوقائع التي تناظر ما أسميه بعالمي من الإحساسات المكنة والفطية ، انفرض أن كل لحظة من لحظات حياتي ، أو حياة أي حيوان آخر ، تكرن ممثلة في واقعة حاضرة فطية في الوعي المفترض . ثم أدرس الوعي المفترض في أي لحظة ، وتأمل ماذا يحتوى ستجد أن كل دره مادية وكل لحظة أثيرية ، وكل نقطة مكانية ، وكل شكل مادى ، وكل علاقة هندسية ممكنة ، تكون ممثلة في وجود واقعة محددة تناظرها في الوعى المفترض ، وتكون العلاقات بين هذه الوقائع في طبيعتها وتكوينها مشابهة للعلاهات بين وقائع إحساساتي الفعلية والمكنة . من جهة أخرى ، تكون حدود وعي المكن في أي لحظة من قبل الوعي الفعلي لهذا الواحد المفترض العارف لكل شئ . فما يكون معروفا البيه بالفعل ، أستطيع إدراكه . فإن كان واعيا بسلسلة معينة من الوقائع ، عن وجود مخلوقات على القمر فقد أكون واعيا بها إذا كنت آحيا الآن على الجانب الآخر للقمر . بينما إذا كان الوعي المفترض يحوى مجموعة أخرى مختلفة من الوقائع ، فحينئذ لا أستطيع أن أجد مثل هذه المخلوقات ، إذا وجدت هناك . وهكذا يكون الوضع بالنسبة لكل وقائع الخبرة المكنة .

تبعا لهذا الافتراض ، نستطيع أن نرى بسهولة ، أن التطابق أو الاتفاق مع هذا الوعى الكلى المفترض ، يصبح غاية كل فعل من أفعالى . فالمعرفة بالخبرات الممكنة المفيدة بالنسبة لى تكون فعلية وكائنة فى الوعى المفترض . وإذا كنت أقف بجوار شرك . أو كنت

في خطر من انفجار ما ، أو الموت من السم ، فإن ترجمة هذه الواقعة إلى أقصى معنى لها ، تعنى أننا نفترض ، أنه في العقل أو الوعى الكلى توجد المعرفة الكاملة بالأرضاع النسبية النرات وحركاتها ويفترض أن تتابع الحالات في الوعى الكلى ، يكون تتابعا مطردا ، ويخضع لقانون محدد ، ولكن لا يهمنا الحديث عن التتابع الآن ، مادمنا أننا نتحدث فقط عن طبيعة هذا الوعى الخارجي . ويعد كافيا أن نوضح أن هذا الوعى الكلى العارف ، هذا اللاذات ، المستقل عنا ، يكون له في ضوء الظروف التي شرحناها ، كل الضصائص الأساسية ، التي يتصف بها العالم الحقيقي الواقعي ، فهو خارجنا ، ومستقل عنا ، وبتناظر وقائعه إحساساتنا وبناء على الإفتراض بأننا نميل بطبيعتنا للإتفاق مع هذا الوعى، فإن التقدم في تحديد وزيادة هذا الإتفاق معه ، ربما يكون ممكنا ومفيدا من الناحية العملية فإن هذا الإتفاق هو ما يشكل الحقيقة . ولا حاجة هناك لإفتراض وجود أي عالم واقعى هناك وراء أو فوق هذا الوعى . إن رفض نظرية قديمة وقبول نظرية جديدة ، كما حدث بالنسبة للأخذ بالنظرية "الكوبرنيقية" بدلا من "البطلمية" ، سوف يعني نموا في الإعتقاد ، مأن هناك نسقا جديدا أو نظاما من الأفكار ، يكون أكثر تطابقا أو تتاظرا من النظام أو النسق القديم مع تتابع الحالات في الوعى الكلى . أي تطابق مع حالات ولحظات هذا الوعي الكلي الخارجي وليس مع المادة الميتة الجامدة ، لن يكون هذا الوعي الكلي في حد ذاته وعيا وهميا ، وأن يحتاج لوعى آخر يعينه أو يؤكد وجوده . أو يحتاج لوجود مادة حامدة توجد خارجه تقوينا طبيعتنا إلى أن ننظر إليه بوصفه نمونجا لنا . ويعد نمونجا لنفسه ولا يتخذ لنفسه نمونجا آخر غير ذاته مفاية الفكر التطابق معه ، أي التطابق مع هذا الوعى الثابت الكامل . بالنسبة لنا يوجد قدر ضئيل من الحس الفعلى وسط محيط من الحس المكن . وبالنسبة للعقل الكلى لا يوجد في أي لحظة من الحس إلا المعطيات القعلية فعندما نرى الساعة ، يكون ما يحدث داخلها بالنسبة لنا مجرد إحساس ممكن بينما ، بالنسبة الوعى الكلى المفترض ، يكون ما بداخلها معروفا له مثل خارجها ، أي يعلم الباطن والظاهر ، بالنسبة لنا تكون الألوان والروائح إحساسات ممكنة ، والتي فسرها العلم في التحليل الأخير ، على أنها الإحساسات المكنة المعروفة مثل النرات والحركات والسرعات والمسافات . بالنسبة للوعى الكلى هذه النرات والحركات والسرعات والمسافات ، أو الوقائع النهائية التي تناظر هذه المفاهيم ، معطيات فعلية وليست ممكنة . إذن في التحليل الأخير لا حاجة اوصفها بأنها نرات ميتة لا واعية أو نفوس نرية صغيرة لا واعية ، تكافح وتحارب

وتحب وتتحد ، وإنما مجرد وعي ما بالوقائع يناظر أو يكون مناظرا لما نقصده بالحركة والسرعة والامتداد والمسافة . إذن بالنسبة للعلاقة بين أ إلى ب الكائنة في عقولنا والقول بوجود الوقائع الخارجية التي تناظرها ، أو الواقعة أ إلى ب التي تناظرها ، فإن ذلك يعني أولا: إن العلاقة أ إلى ب الكائنة في العقل ، تشبه العلاقة أ إلى ب في الخارج . وثانيا ": إن مصطلحات مثل أ أو ب مهما كانت خصائصها ، فإنهم عبارة عن وقائع في وعي ما ، ولا شئ إلا وقائع في هذا الوعى المفترض الذي توجد لديه كل هذه الوقائع ، وتكون حاضرة فيه بكل علاقاتها المتعددة ، يمكن أن نطلق عليه اسم وعي العالم وعلى ذلك فإن القول بوجود خطأ في تفكيري أو بعض الأفكار الوهمية يعنى حدوث فشل في التناظر مع وعى العالم . فتتمثل الحقيقة بالنسبة لي ، نوعا من تطابق علاقة ا إلى ب الكائنة في العقل مع العاقة اللي ببين الوقائع الكائنة في وعي العالم ، بينما بالنسبة لوعي العالم ذاته ، ان يوجد ما هو حق أو ما هو خاطئ لأنه يوجد لذاته ومن أجل ذاته ، ولا حاجة به لأن يظق عالمًا ، فهو العالم الحقيقي . ان توجد هناك طبيعته المستقلة بوصفها أخر غره ، أو مقابلة له . إنما تشكل حوادثه ووقائعه . واطرادها طبيعته ، وبالنسبة لعلاقته بالأفراد ، فإنها علاقة استقلال وسواء فرض علينا تعديل وجهة نظرنا فيما بعد ، أو لم يفرض ، فإننا نظل نعامل الذكاء الفردى على أنه منفصل عن وعى العالم . فان يكون الأفراد مجرد فيوضاته ، أو تجلياته ، أو نماذج صنعت على شاكلته ، وإنما عملها الوحيد وغايتها البعيدة تحقيق المطابقة مع هذا الوعي الكلى ، الذي يعتمد وجودهم وتحقيق السلام بينها عليه . إن حدوث نقص أو تصور في التناظر مع الوعي الكلي بالنسبة للأمكار الخاصة بحيوان معين، قد يتبعه توقف هذه المجموعة المعينة من الوقائع الكائنة في العقل الكلي ، والمعروفة لنا بوضعها جسما لهذا الحيوان - إن هناك قانونا نهائيا التعاقب ، يربط الكائنات الفريية بوعى العالم فالكون كله يبين أولا: وجود وعى واحد عظيم يحوى مجموعات لا حصر لها من الرقائع الهندسية والمانية والكيمائية ، وثانيا : وجود قس هائل متعدد من الكائنات الواعية الفرئية ، لا نستطيع معرفة أعدائهم أو أنواعهم ويتطلب قدرهم منهم جميعا ، نوعا من التشابه بين حالاتها وعلاقاتها من جهة ، ووقائع الوعي الكلى من جهة ثانية ، ويلاحظ أنه الوعى الكلى مادام يحوى في باطنه كل الوقائع المائية والرياضية . ولا ندعى وجود أي طبيعة أخرى له قد تكون كامنة وراء ذلك . ولا نفترض أنه يحوى الكائنات الفربية الواعية . إن افتراضنا لا يقول بوحدة الوجود أو التوحيد الإله الواحد . إننا نفترض ببساطة وجود شئ غير نفوسنا ، يشمل كل المعرفة الطبيعية . وهذا هو الواقع الخارجي .

لقد حنفنا العنصر الفائي ، الذي عادة ما يظهر في أي نظرية تتعلق بروح العالم . بل وفي الواقع ، إن ما نقصده بوعي العالم ، لا يتفق مع ما يقصده الناس بروح العالم . فلا يعنى الوعى بالعالم الروح التي تنسج رداء الألوهية حول كل شئ ، لأنه لا يفعل إلا مجرد النظر . ينظر لحالته الخاصة ، التي لم تنشأ من مصدر أعلى غيره ، ولم تقل شيئًا حتى الآن بالنسبة لكيفية تعاقبا أو عن قيمتها ، أو حتى عن بدايتها ونهايتها . لم نفترض ظهورها بسبب اللذة أو الألم أو كرد فعل للإرادة أن هذا الوعى ليس خالقا ، بل ناظر فلا تظهر الكائنات الواعية الفربية ، بوصفها مصنوعاته ، ودليلا على قدرته العظيمة ، قد يخلقهم أو لا يخلقهم . وإنما يحدث العكس ، فإنهم يصنعون أو لا يصنعون تبعا لظهور مجموعات معينة من المعطيات في هذا الوعى الكلى ، والتي عادة عندما تظهر في فكرنا المحدود الفاني ، تسمى كائنات أو أجساما حية عضوية تتكون من أنسجة ، لها وظائفها وبناءاتها وحركاتها . وعندما تختفي هذه المجموعات ، يختفي معهم الوعي الفردي الملازم لهم أو المتعايش معهم ، ويعد هذا النمو والتحلل ببسماطة قانون الخبرة ، وتعاقب يتعنر تعليله -سنما الوعى الكلي الطبيعة ، والذي توجد فيه هذه المجموعات من الوقائع المانية ، يظل باقيا . بمعنى آخر ، يكون كل جسم حيواني متمثلا وموجودا في الوعى الكلي فقط ، مادام كان متمثلا ومعروفا لمالكه أو صاحبه أو للحيوانات الأخرى . وفي نفس الوقت لا يكون العقل الفردي الملازم لهذا الجسد ، متمثلا في الوعي الكلى ، وإنما يبدو موجودا وحقيقيا لذاته وعلى ذلك ، تحيا وتموت مجموعة الوقائع المسماة بعقل الحيوان ، بحياة أو موت مجموعة الوقائع الكائنة في الوعى الكلى ، والتي سبق أن قلنا ، إنها تناظر فكرتنا عن الجسد . إذن يشكل الوعى الكلى مع العقول الفرسية المجموع النهائي للواقع . وهكذا نصل إلى ما أمكننا الوصول إليه وقد يتضبح فيما بعد مدى قناعتنا بهذه النتيجة .

ونلاحظ مع استمرار عرض نتائج افتراضتنا ، إن الأسئلة التى غالبا ما كانت تحير الفيلسوف المثالى ، باتت لا تربكنا ، بمجرد قبولنا لمثل هذه الفكرة السابقة . فماذا كان يوجد قبل وجود أي حياة عاقلة على هذا الكوكب ؟ . وبأى معني كان هناك نور أو حرارة أو مادة أو حركة ، قبل وجود عيون ترى ، وأعضاء تحس وعقول تدرك هذه الوقائع الخارجية ؟ كذلك أيضا ، يبدو أن سؤال كانظ ، عن ذاتية المكان قد وجد إجابة . فقبل وجود أى كائنات عاقلة في هذا الكوكب ، كان هذا الكوكب موجودا فقط في الوعى الكلى ولأجله

وكانت توجد فيه الحقائق أو الوقائع المناظرة لكل الظواهر ، لكل ممكنات الخبرة ، والتى أثبت العلم الجيولوجى أنها كانت موجودة فعلا فى ذلك الوقت . وعندما امتلات الأرض بالحياة ظهرت هناك فى الوعى الكلى المعطيات المعروفة أو المسماة بالأعضاء . وفى نفس الوقت إلى جانب الوعى الكلى ، وعلى صلة ما به ، ظهرت الكائنات الواعية القربية ، والتى كانت حالاتها عبارة عن نسخ ناقصة إلى حد ما عن الوعي الكلى ، بالنسبة لدرجة اليقين . كذلك أيضا ، يوجد المكان الخالى الآن وراء حدود الملاحظة المحدودة ، بوصفه فقط ، مجموعة من الحالات في وعى العالم . فيكون المكان ذاتيا بوصفه منتميا لحالات الوعى الكلى ، وفى نفس الوقت يكون موضوعيا ، مادمنا عندما نفكر فيه نتطابق مع الوعى الكلى . وبالرغم من النتائج العديدة لافتراضنا ، فإننا نكتفى فى الوقت الحاضر بتلك المجموعة منها .

أيعد هذا الفرض غريبا حقا ولماذا ؟ . إن المذهب غير النقدى يعد فرضا سيئا ، لأننا لا نعرف منه أي تصور عن كيف تبدو هذه المادة الموجودة منذ الأزل ، عندما لا يكون هناك من يراها أو يشعر بها . ويعتبر القول بجوهر واحد ذي طبيعتين فرضا سبينًا ، لأنه ليس فرضا على الإطلاق ، بل مجموعة من الكلمات التي لا معنى لها . ولا معنى لإرادة شوينهور ، لأنها أقرب إلى الخيال والفرص الذي ينسب للنرات حياة مستقلة وإرادة ، ليس أكثر معقولية من إفتراضنا ، أو أبسط منه وقول شلنج بروح العالم ، أو انتشار مذهب وحدة الوجود الذي قالت به الرومانسية ، لا بعد أقل شاعرية من افتراضنا ، فضلا عن أن كون روح العالم قوة ، لم يجعل أي فرد يتصور أو يفهم ، كيف تكون صلة هذا الروح العملاق بالعقول الفربية العبيدة فإما إنهم جزء منه أو أنها منفصلة عنه ، فإن كانوا جزءاً منه تفقد إحساسها بذاتها ، وشتعر بأنها أشياء في أحلامه وتفقد الثقة بنفسها ، وإن كانت مستقلة عنه ، فإن وحدته الشاملة الجامعة الكل تتعرض للتناقض وتتحطم . لا يوجد بالنسبة لافتراضنا ، شئ يعد عجبيا حقا ، ومثيرا التساؤل ، إلا معجزة سلاسل الحالات الواعية المنظمة ، التي تنساب وتتابع على مر الزمان تبعا لقوانين محددة ، وما عدا ذلك يعد واضحا ، ولا تشوبه شائبة ، فمسألة ضرورة وجود وعي يحوى أفكارا عن كل العلاقات المانية ، مسألة لا يصعب تصنيقها ، مثل الاعتقاد في العالم اللامعقول الذرات ، والقول بأن إلى جانب هذا الرعى ، بعلاقاته المصدة بوقائعه ، يوجد عدد كبير من السلاسل المختلفة لحالات واعية ، تسمى كل سلسلة منها فردا ، مسألة لا يصعب تصديقها أكثر من القول بالوقائم العانية لفسيواوجيا الأعصاب . وفي الحقيقة ، إن هذا الفرص يحقق لنا

قهما أسهل، ويعير بصورة بسيطة عن كل وقائع وقوانين الفيزياء وفسيولوجيا الأعصاب والشعور. لتأخذ كمثال أخير، المثل المشهور للأستاذ كليفورد عن حالة الإنسان الملاحظ الشمعة . يوجد في وعي العالم مجموعة من الحالات س ، س ، س ... وفي الشمعة الحقيقية ، ويوجد أيضا في وعي العالم مجموعة من الحالات ح ، ح ، ح ... تك في الصورة النهنية الشمعة ، واقعة فسيولوجية . أخيرا وطبقا لقوانين الواقع ، يكون هناك المنورة النهنية الشمعة ، واقعة فسيولوجية . أخيرا وطبقا لقوانين الواقع ، يكون هناك الأمكار س في عقل الإنسان . وتكون هناه الجموعة من الأفكار س ، مطابقة تقريبا أن المناظرة لمجموعة س ، س ، س كما هي موجوبة خارج عقل الإنسان في عالم الوعي فتكون المجموعة س هي فكرة الإنسان عن الشمعة ، وهذا هو افتراضنا بإختصار شديد ونصفه المجموعة س هي فكرة الإنسان عن الشمعة ، وهذا هو افتراضنا بإختصار شديد ونصفه حتى الأن بقه بسيط ، معقول ، منطقي . ولكنه على أية حال مازال فرضا . وعلينا أن منقب وندرس جوانبه ، حتى يتحول فجأة من مجرد فرض إلى نظرية ، ومن مجرد منهب عن فكر عادي أزلى ، إلى منهب عن روح شامل الكل .

## - 1 -

من الواضح أن افتراضنا يحتاج إلى مزيد من الشرح للكثير من جوانبه ، حتى يمكن أن يقتع دارس الفاسفة . والحقيقة أن شرحنا قد ينظنا فى تفصيلات فنية فلسفية ، تستظق فى الفهم على من لا يعمل بالمجال الفلسفى ، لذلك ننصح أنه من الأفضل ألا يستمر معنا فى متابعة هذا الشرح وتلك التفصيلات . وفى البداية علينا أن نعرض أولا البواعث التى يفعتنا لمحلىلة وضع مثل هذا الإفتراض حول الواقع وطبيعته .

كان علينا أن نبين لماذا تخلينا عن العنصر العلى ، الذي ينسبه الفكر الشعبى دائما إلى تصورنا الواقع ، فبالنسبة الفكر الشعبى ، يعتبر العالم عبارة عن قوة تسبب مدركاتنا . ولكتنا هنا وفي مناقشتنا الدينية اللاحقة ، أن نعتبر الأزلى قوة بل فكرا . فلماذا نفعل نلك ؟ سوف نحاول الإجابة وشرح هذا الأمر ، ويُحن مازلنا نعتبر العالم الحقيقى ، مجرد شئ ، ثم افتراضه ليواجه حاجاتنا الفكرية الباطنية . فدعنا نسال ، بدون الأبتعاد كثيرا عن وجهة النظر هذه ، عن ما هو الدافع الأحمق وراء مسلماتنا النظرية البحثة عن الواقع ؟ ألا يكون شيئا يناظر أو يطابق أفكارنا ، ويجقق ومصداقيتها ؟ لذلك ألا تكون السلمة القائلة

بأن الواقع يطابق أفكارنا ، أعمق من التي تقول بأن العالم الواقعي يسبب أو يكون علة أفكارنا ؟ وعلى ذلك ألا تكون مسلمة السببية في الحقيقة ، ليست إلا صورة ثانوية في نظريتنا عن العالم ؟ ولنضرب مثلا على ذلك ، فعندما أقول إن عقلى يطلب علة ما (أ) للإحساس (ب) ، ألا يكون فكرى هنا يطلب شيئًا أسبق من مجرد مبدأ السببية ، وأعمق من ذلك ؟ إلا يطلب عقلي هنا أن فكرتي "( أ)" عن العلة عموما ، وفكرتي "ع " عن العلاقة السببية (ع) بين (أ) (١) و (ب) تكون مطابقة بصورة مسبقة لحقيقة الأشياء ؟ هل أستطيع أن أبرك علة حقيقية هناك ، إلا بوجود مسلمة تقول بأن تصورى (مفهومي) عن العلة الحقيقية يطابق العلة المقيقية ذاتها ؟ لذلك ، عندما يقول الناس : نحن نعرف الواقم الخارجي ، لأننا نعرف أن إحساساتنا تحتاج إلى علة ، وأن هذه العلة لابد أن تكون موجودة خارجنا ، فهل يكون قولهم أكثر من القول بأتنا نعرف (أونفترض) ، بأن لفكرة من أفكارنا ، وبالتحديد ، الفكرة عن علاقة سببية ضرورية ، يوجد في الخارج هناك واقع يناظر ويطابق هذه الفكرة . لأن من المؤكد أنى لم أعرف مصداقية فكرتى عن علاقة سببية ، فقط بسبب، أو بناء على ، معرفتي بأن هذه الفكرة الخاصة بالعلاقة السببية ، يجب أن تكون هي نفسها قد حدثت ، بسبب الرجود الحقيقي للعلاقات السببية في العالم ، فمثل هذه المحاولة لتفسير الفكرة ، يعنى التراجع إلى ما لا نهاية . لذلك يكون التصور أو المفهوم العميق الذي لدينا عن العالم ، قائما على الفكر أو المسلمة ، بئته يجب لأنه يكون هناك نظير (قرين) لأفكارنا ، وليس مجرد علة كافية لفكرنا .

ويمكن توضيح ذلك بدراسة طبيعة فكرنا عن الماضى . فالحكم بوجود فعلى اسلسلة من الأحداث الماضية ، ليس حكما قائما على مبدأ السببية ، فاعتقادى فى وجود الماضى أو المستقبل ، لا يكون بسبب اعتقادى بمبدأ السببية ، وإنما لإشباع ميل لدى ، لافتراض تيار زمنى لا متناه ، يشبه فى طبيعته التتابع الحالي الحالات المعطاة مباشرة ، فإعتقد فى وجود زمن حقيقى ، بوصفه نظيرا لمفهومى عن الزمن ، وليس بوصفه علة لهذا المفهوم . وإلا فكيف أقوم بتشكيل فكرتى عن علة على الأطلاق ، إلا إذا كنت أفترض مسبقا واقعية وجود

المحظ هذا وجود رمزين أحدهما .. الشئ والآخر الفكرة مثلاً رمز العلة (أ) وهذاك رمز فكرة الفرد عن العلاقة هي "ع" أما العلاقة نفسها فهي (ع) . ( المترجم)

الزمن ؟ وإذا كان لابد من إدراك علة لاعتقادى في وجود الماضي ، فلابد من إدراكها يوصفها واحقة ماضية بالفعل . إن التصور بأنها علة خالقة ، يكون شرطا لوجودها ذاته ، إلا إذا إعترف الفرد ، بما نعترف به نحن ، بأن مهما كانت الحالة متعلقة بالاعتقاد في أي واقعة بعينها واحدة ، فإن الاعتقاد في الواقع الماضي كهذا ، يكون سابقا عن اعتقادنا بأن حالتنا الحاضرة قد حدثت بسبب الماضي . ويلاحظ أن نفس أسبقية الاعتقاد في وجود إتفاق ما بين فكرتى والعالم الخارجي ، توجد في كل أقسام الفكر وجوانبه . فالقول بأن العلة المائية اخبرتي علة توجد في المكان . فإنه بصرف النظر عن فكرتي عن المكان ، فإن إعتقادى في وجود المكان وواقعيتة ، يسبق إعتقادي الخاص في وجود علة مادية اشعوري بإحساس ما ، وتجعل هذا الإعتقاد اللاحق ممكنا . لذلك يكون دائما تصور الواقع بالبحث عن العلل ، تصورا ثانويا أو لاحقا ، لتصور الواقع بناء على مسلمتنا الأولى . وهذه المسلمة الأولى هي ، أن أفكارنا يكون خارجها هناك شئ ما يشبهها أو يناظرها . لذا في كل لحظة من لحظات حياتي أفترض وجود زمن ماضي وزمن مستقبلي يخاصني ، ويشبها الوعي الحاضر ، ولكنهما يوجد في الخارج هناك . كنلك الوعى الإجتماعي ، والميل الغريزي العمل مع الآخرين ، يتضمن إفتراض الوجود الخارجي للآخرين ، مثل وجودي نفسه ووجود أفكاري عنهم وكذلك ، بالنسبة للحدس المباشر بالمكان في حالة الرؤية أو ألمس الأشياء ، إفترض مسلمة وجود مكان ممتد إلى م لا نهاية غير مدرك ، مثل وجود المكان الذي أدركه و وجود أفكاري عن المكان.

لذلك فإن الواقع الخارجي الذي ندركه ، كما قد لاحظنا حتى الآن ، ندركه من خلال رد فعل تلقائي للشعور المستقبل في حضور المعطيات الحسية المستقبلة . ولقد كانت غاية الفلسفة النقدية تحديد هذه الصورة ارد الفعل . وإذا كانت هذه الغاية لم تتحقق منذ وضعها 'كانط' . فإن واقعة وجود نوع من رد الفعل قد تم الإقرار بها وتأسيسها . وينتهى القانون العام للعملية إلى أن الواقع الخارجي يتم إدراكه بعد صياغة المعطيات أو الاحساسات الحاضرة مع بعض التعديلات الضرورية التي تجعل المفهوم أو التصور منسجما مع عادات الفكر الموجود بالفعل ، ومع النتائج المدركة من الخبرة السابقة . وإلى أن الهدف الرئيسي للعملية كلها ، يتمثل في الوصول إلى تصور واقع كامل متحد قدر أن الهدف الرئيسي للعملية كلها ، يتمثل في الوصول إلى تصور واقع كامل متحد قدر

عمل الوعى مركز في ربط ثراء المحتوى وجزئياته بتنظيم محمد يضم كل أجزاء هذا المحتوى .

وتتضمن هذه الطريقة أو الصغة لنشاطنا في تشكيل تصورنا الواقع ، تبعية مسلمة السببية إلى مسلمات أو دوافع أخرى ، فقد سادت مسلمة السببية في الميدان العلمي ، بسبب بناء تصور عالم تتعاقب حوادثة تعاقبا سببا في الزمان والمكان . وكل ما تبع بعد هذا البناء ، هو إكمال التصور باكتشاف التعاقبات الجزئية التي تحدث به . فإذا ما حاوات حنف فكرة أن الواقع الخارجي ، يعد قرينا أو موجودا بوصفه مناظرا لحالاتي الشعورية الذاتية ، من تصوري الواقع الخارجي ، فماذا يبقي ؟ ، ببساطة مجرد مفهوم عن علة خارجية غير معروفة كلية ، تسبب إحساساتي . وإن نستطيع قول شي أكثر من ذلك . ويستحيل العلم والتجارب وكل بحث جاد عن الواقع . وإن يصبح لدي إلا واقعية ممسوخة ، ويستحيل العلم والتجارب وكل بحث جاد عن الواقع . وإن يصبح لدي إلا واقعية ممسوخة ، فيظهر فيها الوجود واللارجود ، ولكن ذا أعدت السببية ناجحا . ولئن كانت التجرية تؤدي بنا إلى إدراك الواقع الخارجي ، على أنه يشبه لد يشبه هذا أو ذاك الإحساس ، أو يشبه ولا يشبه هذا الوكرة المؤقبة أو تاك ، فإننا يمكن أن نقيم تصورات جديدة ، ونستطيع تحقيق تقدم محد ، مادمنا نفترض وجود نوع من المشابهة بين الداخل والخارج .

وباختصار شديد، إذا كان معنى السببية التعاقب المطرد، فإن قبول أى علاقة سببية، بوصفها علاقة حقيقية، يتضمن تصورا عن التعاقب المطرد الذي يجب القبول به فإذا ما تم قبوله، فإنه يدرك بوصفه واقعة حقيقية، توجد خارج الوعى الحاضر، ولكن يشبه فكرتنا الحاضرة عنه، لذلك لا يمكن وضع التعاقب العلى فى البداية، لأنه لا يقدم لنا مفهوما محددا عن واقع خارجى، وإنما يئتى فى المرتبة الثانية حتى يمكننا من تطوير الفكرة القائلة بئن الواقع يشبه حالاتنا الخاصة من الوعى، إن مسئلة الاعتماد على التجربة الحسية لإثبات تشابه إلى قي الخارجى مع حالاتنا الواعية، مسئلة لا يمكن تحقيقها . واقد رأينا بصورة علمة إستمالة التحقق في هذا الميدان من خلال التجربة .

رؤينتا وحواسنا ، والكان والزمان والمادة والحركة ، والحياة وراء التجرية المباشرة ، كل ناك ما هو إلا خبرة مفترضة وطاللا أنها ليست معطيات حسية ، فلا يمكن التحقق منها بالحس فإذا كنا نعتقد في هذا الواقع الخارجي ، ثم إفترضت التجرية بصورة منقنة فكرة وجود تعاقب سبيي ، فإن مسلمتنا بأن لهذه الافتراضات نظيرها في عالم خارجي ، تؤدي بنا إلى إدراك التعاقب الطِّي بومعه ولقعة حقيقية ترجد في الخارج . إننا لا ندرك العالم المارجي أولا ، بوصفه علة ، ثم تكتشف فيما بعد أنه يعد قرينا أو لا بعد كتلك لرعينا الحاضر ويقوم كل تفكيرنا على إاتراض أن الواقم الخارجي قرين أو نظير وابس عاة على الإطارق . وإذا كنا مع مرود الزمن ، قد أسقطنا التقسيرات والتصورات الأسطورية الواقع الخارجي فقد قمنا بقاك بسبب ، أننا في ضوء وجود خيرة أكثر شمولا وإمتدادا وإنساعا ، وجِينًا أن التصورات القيمة ، والقائمة على أشكال أولية العاطفة ، وعلى خيرة محوية ، لم تعد تملح أو كافية افهومنا عن التظير الخارجي الوعي ظم نستبيل الترات والهسط التُثيري بالكائتات والآلهة بسبب رفضنا القول بأن الواقع الخارجي يشبه أفكارنا ، وإنما بسبب إكتشاف أن تحقيق الوحدة الخبرة الواسعة يتم بالأنكار الجديدة بصورة أقضل من الأخذ بالأفكار القديمة . يل وبطل الزرات والرسط التيري نفسها مجرد مقاهيم وبتصورات مرتقة طللا كان هناك إمكانية ضم خيرات أوسم إلى الوحدة ، يأتكار أخرى جديدة . وإكن بالرغم من كل ذاك ووسط كل هذه التغييرات التي قد تحدث اتصوراتنا ، تقال السلمة الثائلة يأن الواقم الخارجي يشبه بمنورة ما أفكارنا عن ملييته ، مسلمة باقية ومستمرة .

اقد انشظنا بالحديث عن مسور عديدة مختلفة ، لا تمت بصلة مباشرة ، ولا تعد كافية التعبير عن المفهوم النقدي الواقع . ثم تسرعنا في تكملة تصورنا بإضافة العناصر المحتوبة . وأصبح الواقع يشبه تصوراتنا عنه من منطلق مسلمة علمة . ( لاحظ أنها مجرد افتراض وام يتم حدوث تجرية حسية بهذا التشليه ، وام يفرض علينا من الخارج ) ، واكن ويالرغم من تلك مازال نوح التشابه يحتاج إلى تحديد . أيمكن إدراك الواقع الخارجي بهمسفه وجها ، مستقلا ، ولا توجد بينه وبين الوعي أي علاقة ضرورية أي لا يكون وعيا ، ولا تم تصميمه من أجل الوعي ، بالرغم من تشابه طبيعته مع حالاتنا الواعية ؟ . إن الإجابة تمثل كل مشكلات التكر الثالي ، وكل مدور تقدم التحليل الناسفي في العصر الإجابة تمثل كل مشكلات التحرار في الجدال إلى الأبد في التجاه واحد . ويسكن الدهيت إن الرء لا يستطيع الاستصرار في الجدال إلى الأبد في التجاه واحد . ويسكن

تلخيص حالة النزاع والجدل بصورة عامة كما يلي عندما يتم تأسيس مفهوم الواقع الخارجي على تطبيق مفهوم السببية فقط ، فإن كل درجات التشابه أو عدم التشابه بين الفكر والأشياء ، يتم إفتراضها ، تبعا لأنواق المفكرين . وسريعا ما يتحرر الواقع الخارجي من شرط المعقولية ، ويصبح قادرا على التشكل على أي صورة تهواها ، فقد يصبح نرة ميتة ، أو شرارة كهريائية ، شبحا أو شيطانا ، أو لا معروفا . ولكن إذا ما تم فهم الوضع الثانوي أو تبعية مبدأ السببية لمبدأ أعم منه ، فإن تصور العالم يتبدل . أن الوجود لا يجب أن يكون مجرد مسلمة غامضة عن التطابق أو التشابه ، وإنما يجب يكون هناك علاقة محددة بينه وبين أفكارى المشابهة له . ولئن كان القول بمسلمة التشابه ، وعن مدى إنتمائها إلى الفكر الإنساني ، وعن تعبيرها الحقيقي عن طبيعة هذا الفكر ، مسألة قد أقرتها معظم المذاهب التي تجاهلت مسلمة التشابه ذاتها ، إلا أن المسألة تتعلق بالأشكال أو الصور التي تتخذها هذه المسلمة ؟ أولا أن التشابه المفترض بين فكرتي والواقع المارجي ، ربما يكون تشابها بين حالة من حالات الوعي الحاضر ، وحالة من حالات الوعي الماضي أو المستقبلي ، أو بين هذه المالة الماضرة والمالة الواعية الماضرة لدى كائن آخر . فالوعى الإجتماعي يتضمن مسلمة وجود التشابه بين أفكاري ووعى خارجي آخر ، مصمم على نفس صورتي من الوعي . والحقيقة أن الصورة الثانية التي تظهر بها مسلمة التشابه بين الداخل والخارج ، والتي يتم الاعتراف بها عموما ، ليست هي الصورة التي طبقا لها أفترض تشابه فكرة من أفكارى الحالية مع فكرة ماضية أو مستقبلية ، أو مع فكرة حاضرة لدى كائن آخر من بنى جنسى ، وإنما تشابهها مع خبرة ممكنة . إن القول بأن أفكارنا تستطيع أن تعبر بصورة كافية عن ممكنات الخبرة أو الأحاسيس التي لا تكون قد تحققت بالفعل ، سواء في نفوسنا أو لدى أي كائن معروف آخر ، يعد مسلمة مألوفة في العلم الطبيعي ومن قوانين الطبيعة بصورة عامة ، والتي يعترف بها معظم المفكرين ، فأطلق عليها الويس اسم د بناءات مثالية ، لأنها لا تعبر عن خبرات تحققت بالفعل ، بل عن إمكانية دائمة ومستمرة للخبرات . وهكذا تطور استخدام مفهوم الخبرات المكنة ، حتى إن "مل كما نعرف جميعا ، قد اعتبر الإمكانية المستمرة للحس ، تعريفا كافيا للمادة .

ولقد تم استنفاد كل مفهوم الواقع الخارجي عند فلسفة الظاهريات الحديثة ، بهاتين المسلمة الصورتين لمسلمة التشابه ، فتبعا لموقف فلسفة الظاهريات ، يعنى العالم

الخارجي ، كل محتويات الشعور المكنة والفعلية والحاضرة والماضية والستقبلية لكل الكائنات ، ونعتبر هذه النتيجة التي قالت بها الظاهريات المديثة ، حتى الأن . أفضل المسلمات قبولا عن العالم والحقيقة أن هذا الموقف تجاه النظرية سواء يوصفها مسلمة أو نظرية قابلة البرهنة ، قد قال به كل فلاسفة المثالية المحدثين . فمثلا نستطيع أن نجده عند فشته 'في كتابة' رسالة الإنسان' ، وفي مقالات فلسفية أخرى قصيرة ، في كتابة « أسس نظرية العلم » وفي ظاهريات هيجل ، وعند شوينهور في " العالم بوصفه إرادة وتمثلا " ، وعند جـون ستيورات مل « فحص هاملتون » وعند روفينيه « المنطق العام » وعند بومان «الفلسفة بوصفها في العالم » لا يختلف هؤلاء الفلاسفة في المنهج أو القدرة أو الهدف بل بوصفهم من الفلاسفة المنتمين للفاسفة بعد كانط ، يقبلون التفسير السابق بوصفه تفسيرا صحيحا لمذاهبهم حقيقة أن بعضهم قد يسخر من البساطة التي عرضنا بها الموضوع. ولكننا قد إخترنا هذه القائمة بأسماء المفكرين ، لكي نبين أنهم بالرغم من الإختلافات الكبيرة بينهم ، يتفقون كلهم على حقيقة واحدة أساسية ، وهي بالتحديد ، أنه عنهما يبحث الفكر في غايته وموضوعاته ذاتها ، لا يمكن أن يقبل أي فكرة عن الواقع الخارجي تجعل هذا الواقع شيئا آخر لا يكون معطى الوعي ، ولا يكون مادة الفكر . ويتفق المنهب الحسى وأكثر المذاهب النظرية المثالية القائلة بالأفكار المسبقة في النهاية ، على الهروب المستمر وعدم تأييد فكرة وجود عالم خارجي ، قد يعرض نفسه بوصفه وراء حدود الوعي . ونحن نقبل هذه النظرة الظاهراتية التي يتصف بها الفلاسفة بعد كانط في كل الأحوال بوصفها تقول بالسلمة أو الافتراض الأكثر بساطة والأقل تناقضا.

وهكذا بسبب رغبتنا في افتراض "وعي العالم"، يظهر الواقع بوصفه موضوعا لوعي فعلى أو لوعي ممكن. ولكن تظل نقطة غامضة في هذا الافتراض أو تلك المسلمة. فماذا نقصد بالوعي المكن ؟ ، ماذا يمكن أن يوجد هناك في الوعي وراء كل الحالات الماضية والمستقبلية العقلية الوعي لدى كل الكائنات ؟ ، ولأي غاية ، وبأي حق ، يحق لنا بناء عالم من الإمكانية ، فوق أو ويجانب عالم الخبرة الفعلية ؟ ويبيو أن هذه المسألة لم تأخذ حقها من العناية ، بل وغالبا ما كان يتجنبها المفكرون. فعندما قال "جون ستيورات مل" عن المائدة ، أنها " إمكانية دائمة للإحساس " ، ترك مجالا لوجود السؤال المحير ، عن ما هو هذا المخلوق المسمى بالمكن ؟ أهي واقعة فعلية ؟ ، فماذا إنن الواقعة الفعلية ؟ وإذا لم

تكن واقعة قطية فإن كونها مجرد إمكانية ، يجطها غير موجودة . فالمادة إنن لا وجود لها موصفها مجرد إمكانية .

ولقد لاحظ "ماكس موار" ، الصفة للدرسية للاسم للجرد " إمكانية " وقام بنقدها في محلة العقل العبد الثانث (١) . وإن نجد لدى معظم الكتاب في هذا للرضوع ، من استخدم مصطلحات تبتعد عن الصطلحات المرسية المستخدمة ، أو قال بأقضل منها التعبير عن هذا الجانب من مسلمة الواقع الخارجي ـ بل والواقع أنه إذا توفر لفرد ما ، أن يتعرف على كل عالم الرعى القعلى ، للاضي والداضر والمستقبل ، ولم يفترض وجود وقائم مستقلة لا تكون في الوعي أو وضعت لأجله ، فإنه من الصعب تصور وجود معنى لأي كلمة ، يمكن إضافتها ، وتقول بيجود واقع ممكن فيناية ، لا يمكن إدراكه إلا إنا كان إدراك المكن بالفعل أو موجوبا في الرعى بالقعل . فمن للمكن أن يكون لي أجنحة ونيل وطويل ومائة عين ، وعندي جيل من الذهب . كل ذاك ممكن ، ولكن بئي معنى ؟ أنهم يكونون بمعنى ، أني أتخيلهم بالفعل أو أتتخيل نفسي مالكا لهذه الأشياء . إن " للمكتات الفارغة" أو " كل ما يمكن المرء تخيله " ، كلها تعد وقائع في الشعور ، مادامت متخيلة ، وأيس لها أي وجود آخر . والطَّيْقة أن عالم الطَّيْقة لا يزداد اتساعا بمثل هذه المكتات ، التي يكمن كل وحويهم في الفكرة الواعية الفعلية لهم . ولكن لا تكون للادة بهذا المعنى السابق إمكانية مستمرة الإحساس . فلا تكون الجيال التاجية حقيقية ، مادمت أتخيلها الآن ، ولكنها تكون حقيقية مادمت تخضع القانون القاتل بقه ، أينما أكون حاضرا ، أستطيم رؤبتها ولسها ، وإن الرؤية واللمس والشعور بها ، يتحددان بطرق معينة خارج إرانتي . إن صفحات هذا الكتاب للغلق ، والعظلم التي يحويها جسد هذا القط ، وعقلي ، وجزئيات غاز الكسوجين الذي أستتشقه ، كل هذه الأشياء بالرغم من عدم وجودها الآن وجودا

<sup>(</sup>۱) يقول في من ٣٤٧ إذ كان مل وأتباعه ، يتصورون أنهم يتعريفهم الأدة بأنها إمكانية مستمرة الإحساس رتدريفهم العقل بأنه إمكانية مستمرة الشعور ، قد أزال صعوبة كانط عن الشئ في ذاته ، فإنهم مضائون لأن إمكانية الإحساس ، إنا ما تم تحيلها تحيلا مسحيحا ، قد تعنى الأشياء والمسوسات ، التي يمكن أن تصبح موضعاً الإحساس " واتن كنا لا تنفق مع التنيجة التي انتهى إليها الأستاذ عوار ، فإن نقده للمة الإمكانية يج تنهاً مهماً .

فعليا في الشعور فإنها تعد حقيقية بوصفها "خبرات ممكنة" . ولكن ما نوع الواقع اللاحقيقي لهذه الغطية بالقوة ؟

إن الاستقسار عن الباعث الذي قائنا إلى افتراض هنه الخيرات للمكنة ، لا يخرج عن رغينتا للنَّاوفة والعامة في تطبيق مسلمة الاطراد على خبرتنا الفطية المختلطة . إن خبرتنا القطية لا تكون محكومة دائما يقولنين واضحة لتعاقب مطرد . واكننا في ألوعي المفترض وراء معلياتنا الخاصة للباشرة نتجه ، بسبب تحيرتنا الوحة والبساطة ، إلى اغتراض أن الاطراد مو التعاقب المقبقي الوقائم ، مهما كانت الحالات الجزئية أن جزئية الواقع ، التي نشعر بها في خيرتنا الشخمية . فلا أرى غير تفاحة تسقط ، ولكن أفترض أنه إذا كانت لدى ضرة بكل الوقائم ، لكنت قد لاحظت سلسلة من التغيرات المالية ، التي حنتُ الفرع التي يصل التفاحة ، وكان تاك كافيا الإكمال خبرتي النقومة والمجتزئة . وبهذه الطريقة وكما قد التعلنا سليقا ، إن مبدأ التعاقب الطّي ، لا يخلق مفهومنا أو مشكل تصورنا عن الواقع الخارجي ، وإنما ينظمه ويتممه ، فالقول بأن هناك شيئا ما وراء خبرتنا ، وبالتحديد خبرة أخرى . يعدُ للسلمة الأولى . والقول بأن المبرات تشكل مجموعة من قوانين التعاقب للتسقة وللطربة ، هي السلمة الثانية اللاحقة للأولى . ولقد ساعدتنا هذه السلمة على تشكيل فكرتنا ، عن وجود العالم للادي خارج الوعي الغردي ولقد قبل الطم هذه الفكرة لأنها تحقق لتسلقه ، بدون استفسار عن طبيعتها ، بينما توضيح النظرة التقدية الغلمضة ، أن الوقائع التي قد تم افتراضها ، وإفتراض وجودها خارج نطاق الكائنات الفربية العاقلة إلا "خيرات ممكنة "

والواقع أن افتراض الخبرات المكتة لإشباع ميلنا لمسلمة الاطراد ، قد تم التعيير عنه في افتراضنا لوجود وعي العالم ، بافتراض وجود خبرة فطية كلية لأن الخبرات المكتة تفسها ، بملتها فكريا الفجوات الكائنة في الخبرة الفطية ، قد قصد بها ، توصيلنا لفهوم أو تصور خبرة واحدة متسقة مطلقة . وهذه الخبرة المطلقة ، التي تعرض كل الوقائع نفسها فيها ، بصورة مترابطة ، ويوصفها خاضعة بصورة مطربة افانون محند ، يتم إبراكها يوصفها عمكنة . ولكن مرة أخرى ، مانا يعنى ناك ؟ ، أيعنى فقط مجرد تحصيل حاصل أم أنه إنا تم التظم من كل الفجوات والخبرة الفربية غير المنظمة

بواسطة حلقات ربط وخبرات إضافية ، تختفى هذه الفجوات والخبرات غير المنظمة أو المطردة ؟ هل تعنى فقط ، أنه إذا كانت هناك خبرة مطلقة لسلسلة مطردة من الوقائع ، فإنها تكون مطلقة ومطردة ؟ أو هل تعنى ثانية ، أنه يكفى القول ، بأن أي خبرة ممكنة مثل جبل ثلجى فى القطب الشمالى ، أو عقلى ، أو ما يوجد داخل الكتاب المغلق هناك ، كلها أشياء توجد بوصفها مجرد صور نهنية لدى ؟ . حقيقة أنى أعرف منها ما أستطيع إبراكه أو تمثله ، ولكن في الوقت نفسه أفترض أن لهذه الأشياء وجودا ما خارج صورى النهنية . إن هذه لمسلمة تمثل لنا ، في هذه المناقشة الأولية ، مجرد واقعة (لأننا مازلنا لا نبحث عن شي أعلى من واقعة المسلمة ذاتها) بل نبحث عن معناها ولا نبحث عن تبرير لها . فمثلا لا أعرف عن صديقى إلا الجزء الذى أدركه ، ومع ذلك أف ترض تشابه هذا الصديق مع الصورة التى لدى عن التنين مثلا ، لا يمكن أعرف عن صديقى إلا الجزء الذى أدركه أن الصورة التى لدى عن التنين مثلا ، لا يمكن أن تشبه أى حيوان . كذلك أفترض أن تصورى لخبرة ممكنة ، عما يسمى بالنرة ، أو القطب الشمالى ، يعتبر تصورا صحيحا وصابقا ، خارج خبرتى ، وخارج أى خبرة فعلية القطب الشمالى ، يعتبر تصورا صحيحا وصابقا ، خارج خبرتى ، وخارج أى خبرة فعلية لاي كائن عارف ، بينما لا أفترض أن تصورى لإمكانية حصول إنسان المستقبل على المخارج ونيول ، يعد تصورا صحيحا على الأطلاق أو أفترض مصداقية هذا التصور في الخارج .

المشكلة إنن ، أن المادة بوصفها إمكانية للخبرة ، تكون أكثر من أي خبرة فعلية معروفة ، ومع ذلك تكون هذه المادة حقيقية بالنسبة للوعى . ولكن المسألة ليست بهذه البساطة ، فلا تكون المادة موجودة بالنسبة للوعى ، لمجرد أنها كانت خبرة ممكنة حاضرة أو مدركة . فالواقع لا يتكون فقط من مجرد وجود صور ذهنية الخبرة المكنة في الوعى الحاضر ، وإنما في المسلمة المضافة والقائلة بأن هذا التصور يكون صحيحا خارج الوعى الحاضر ، فكيف يمكن قيام مثل هذه المسلمة ، إلا بإفتراض نوع من الوجود الفعلى لوعى العالم ؟ .

والآن دعنا نلخص الشروط التى خضعت لها نظريتنا عن الواقع الخارجى . الواقع ليس معطى لنا ويجب علينا إفتراضه . لأننا نرغب فى وجوده . ولأن بعض حالات الوعى نوعا من المداقية لوجودها خارج الوعى ، فان هذه المصداقية هى ما تشكل

تصورنا ومعرفتنا للعالم الخارجى ، مثل اعتقادنا فى حالاتنا الماضية والمستقبلية ، ووجود جارنا ، والمكان والمادة والحركة . دائماً ما يدرك الواقع الخارجى بوصفه نظيراً لأفكارنا ، واذلك تأتى وقائعه مشابهه لوقائع الوعى . تعد الفكرة التى نشكلها فى أى لحظة عن الواقع تعبيراً عن جهدنا لرد معطيات الحس الحاضر ، والتصور الحاضر لخبراتنا ، الماضية إلى نوع من الوحدة ، التى تئخذ صوراً معينة . لذلك ندرك الواقع الخارجى أولاً بوصفه كائنا فى المكان والزمان ، وثانياً بوصفه يدخل في علاقة سببية معنا . فإذا ما اكتمل مفهوم السببية المسقط على الواقع الخارجى ، يصبح مفهوماً يصور كلاً من الوقائع المتحدة والمطردة . فندرك الواقع الخارجى بوصفه خاضعاً لقوانين محددة ، ولكونه يخضع لها ، فإنه يشكل كلاً يتصف بالوحدة العضوية ، ولكن لما كان الواقع الخارجى ، لا يدرك دائماً إلا بوصفه موضوعاً لخبرة مطلقة ، تعرف كل الوقائع وتراها خاضعة لقانون كلى واحد ، وهنا بوصفه موضوعاً لخبرة مطلقة ، تعرف كل الوقائع وتراها خاضعة لقانون كلى واحد ، وهنا يظهر الغموض فى نظريتنا عن الواقع الخارجى . فالوجود يكون وجوداً فقط الوعى يظهر الغموض فى نظريتنا عن الواقع الخارجى . فالوجود يكون وجوداً فقط الوعى والمعروف عن الوعى لدى الفهم العام أنه يوجد فقط لدى أفراد الإنسان . ومع ذلك يكون الواقع المفترض كلاً عضوياً يحوى سلسلة من الوقائع التى لا تكون معروفة لدى الناس الواقع المفترض كلاً عضوياً يحوى سلسلة من الوقائع التى لا تكون معروفة الدى الناس بوصفها خبرات فعلية وإنما بوصفها خبرات ممكنة فقط .

ونحتاج بوصوانا إلى هذه النقطة من نظريتنا إلى بطل يساعدنا على إتمامها وطبعاً لسنا في حاجة إلى بطل من أمثال دون جوان ، وإنما إلى ذات مفترض ، يحوى الخبرات المكنة " ولقد افترضنا وجود هذا الذات المفترض ، ولم نبرهن علي وجوده ، أو أنه جاء نتيجة ضرورية لمسلمة وجود العالم الخارجي ، ويستطيع أي فرد وضع أي فروض أخرى . ولكن فرضنا يمتاز بالبساطة والكفاية إن افتراضنا بوجود وعي ما ، تكون كل الخبرات المكنة ، وقائع فعلية حاضرة فيه ، يعد فرضنا كافيا ومناسباً لحاجة نظريتنا ، بينما افتراض "بركلي" اللاهوتي في صورته الأصلية مثلاً ، يبدو إفتراضا متجاوزاً لما يتطلبه مفهومنا النظري عن الواقع ، لذلك ومن أجل التعبير عن أحد جوانب مسلمتنا الأساسية ، نقترح القول بأن "كل الخبرات المكنة" المركة تكون خبرات فعلية في وعي ما ، ولا ننسب لهذا الوعي أي صدفات أخرى ، غير مجرد معرفته لهذه الخبرات ، أو معرفته الوقائع المناظرة لها ، والتي تطابقها في العدد وفي نوع العلاقات مع الخبرات الأخري . بهذا نكون قد شرحنا وحدينا مذهبنا المثالي في صورته الأولى .

بالرغم من وجاهة هذا الاعتراض الذي يقول به الفهم العام ، فإنه مثل كل أنواع الشك الفلسفى ، يتحول إلى صالحنا ، بمجرد فهمه فهما صحيحا . من الضرورى أن نستمر فى توضيح العلاقة بين العقول الفربية والعقل الشامل ، ولكن دعنا قبل الشروع فى ذلك ، نذهب بهذا الاعتراض إلى أقصى مداه . وبرى أسوأ صوره . من الواضح أنه يؤدى بنا إلى الشك المطلق . إذ يقول : إن علاقات عقولنا الفربية ربما يصعب عليها تقديم أى أساس الاقتراضنا ، وبالتالى تصبح كل مسلماتنا فارغة وباطلة . وكل شئ قابل الشك . وريما نكون على خطأ في كل تفكيرنا ، ويستحيل علينا التيقين بوجود العالم الواقعى » . عن هذه النقطة نكون قد أصبحنا وجها لوجه مع الشك النظرى الكامل ، فماذا نستقيد منه ؟ ولانة الانتعامل معه مثلما تعاملنا مع الشك الخلقى في فصل سابق فنستقبله بروح وبية ، ونكتشف معانيه ومسلماته . فقد يحول هذا العالم الواقعى القائم على المسلمات إلى عالم حقيقي من الحياة الروحية .

الواقع أن هناك شيئا ولحدا يتضمنه هذا الشك ، ويعد بسيطا جدا لدرجة أنه غالبا ما نغفل عن ملاحظته في أثناء وضعنا الفروض . إذ يتضمن أننا نستطيع أن نخطىء تجاه عالم خارجي ما . لذلك ، يفترض أن هناك فرقا بين الأحكام المسائبة والأحكام الخاطئة حول الطبيعة (۱) ولكن ما الذي يتضمنه قولنا ، إن حكما ما ، يكون إما مسائقا وإما خاطئا ؟ . إن الإثبات والإتكار والشك ، كلها عمليات تتضمن التقرقة الحقيقية بين المسواب والخطأ ، وبالتألى تتضمن كل هذه العمليات الإفتراض بوجود هذا الفرق . وتتضمن أيضا أن ما يكون متضمنا بنفس الدرجة في الحكم المسائب وفي الحكم الخاطئ ، يكون يقينا حقيقيا ولا يمكن الشك فيه . ولكن ما هو الافتراض المتضمن في القول بأن حكما ما حول الواقع الخارجي يكون حكما خاطئا أو زائفا ؟ من الضروري بحث هذه المسألة إذا أردنا فهم معنى مذهبنا الشكى .

<sup>(</sup>١) هنا يستخدم رويس كلمة الطبيعة والواقع والعالم بمعنى واحد ( المترجم)

بالرغم من وجاهة هذا الاعتراض الذي يقول به الفهم العام ، فإنه مثل كل أنواع الشك الفلسفى ، يتحول إلى صالحنا ، بمجرد فهمه فهما صحيحا . من الضرورى أن نستمر فى توضيح العلاقة بين العقول الفربية والعقل الشامل ، ولكن دعنا قبل الشروع فى ذلك ، نذهب بهذا الاعتراض إلى أقصى مداه . وبرى أسوأ صوره . من الواضح أنه يؤدى بنا إلى الشك المطلق . إذ يقول : إن علاقات عقولنا الفربية ربما يصعب عليها تقديم أى أساس الاقتراضنا ، وبالتالى تصبح كل مسلماتنا فارغة وباطلة . وكل شئ قابل الشك . وريما نكون على خطأ في كل تفكيرنا ، ويستحيل علينا التيقين بوجود العالم الواقعى » . عن هذه النقطة نكون قد أصبحنا وجها لوجه مع الشك النظرى الكامل ، فماذا نستقيد منه ؟ ولانة الانتعامل معه مثلما تعاملنا مع الشك الخلقى في فصل سابق فنستقبله بروح وبية ، ونكتشف معانيه ومسلماته . فقد يحول هذا العالم الواقعى القائم على المسلمات إلى عالم حقيقي من الحياة الروحية .

الواقع أن هناك شيئا ولحدا يتضمنه هذا الشك ، ويعد بسيطا جدا لدرجة أنه غالبا ما نغفل عن ملاحظته في أثناء وضعنا الفروض . إذ يتضمن أننا نستطيع أن نخطىء تجاه عالم خارجي ما . لذلك ، يفترض أن هناك فرقا بين الأحكام المسائبة والأحكام الخاطئة حول الطبيعة (۱) ولكن ما الذي يتضمنه قولنا ، إن حكما ما ، يكون إما مسائقا وإما خاطئا ؟ . إن الإثبات والإتكار والشك ، كلها عمليات تتضمن التقرقة الحقيقية بين المسواب والخطأ ، وبالتألى تتضمن كل هذه العمليات الإفتراض بوجود هذا الفرق . وتتضمن أيضا أن ما يكون متضمنا بنفس الدرجة في الحكم المسائب وفي الحكم الخاطئ ، يكون يقينا حقيقيا ولا يمكن الشك فيه . ولكن ما هو الافتراض المتضمن في القول بأن حكما ما حول الواقع الخارجي يكون حكما خاطئا أو زائفا ؟ من الضروري بحث هذه المسألة إذا أردنا فهم معنى مذهبنا الشكى .

<sup>(</sup>١) هنا يستخدم رويس كلمة الطبيعة والواقع والعالم بمعنى واحد ( المترجم)

ويمجرد البدء في بحث هذه المسألة ، نواجه بتناقض مزعج ، إذ يبدو أن نظرة معينة تصبح من خلالها كل الأحكام المخلصة أحكاما صحيحة . دعنا نتنكر قصة الفارسين والدرع . حيث يتهم كل منهما الآخر بالكنب . ويرى في تفسير ، الآخر زيفا متعمدا ، بالرغم من أن كلا منهما لا ينطق إلا بالحقيقة . والمشكلة فقط في أنه لم يعبر عن نفسه تعبيرا كاملا . إذ كان من الواجب عليه أن يقول إن الدرع كما أراه من جانبي ، يبدو أنه من الفضة أو من الذهب » . ولكن المشكلة أن كلا منهما قد ترك مسألة الأهلية ، وقال كلمة الدرع ، فقط ، وبالتالي بدأت المحركة .

وبيدو أن هذا الموقف الشائع عن الفارسين والدرع ، يسبب لنا إزعاجا ، بمجرد تعميم المسألة والتفكير فيها . هل حقيقة عنهما تصير أحكام مخلصة على الأشياء ، تكون مختلفة عن الأشياء كما تظهر لنا ؟ فإذا ما قلت : إن السكر لذيذ الطعم ، وقال صاحبي « : إنه مر المذاق " أيكون ذلك تناقضا في المصداقية ؟ إلا يمكن أن يكون كل منا مخلصا وصابقا في حكمه أو فيما يقول ؟ والمصاب بعمى الألوان ، أيكون مخطئا في الحكم ، عنهما يقول إنه ليس هناك اختلاف في اللون بين ثمار شجرة التوت وأوراقها ، عند النظر لها في ضوء معين ؟ ، ولكن لماذا لا يكون ذلك حال كل أقوال الناس عن الأشياء ؟ فإذا كنت صابقا في قولك ، أفلا يكون ذلك مرتبطا بكيف تتجمع الأفكار لديك وبكيف تظهر لك ؟ ، وإذا قلت إنه لا يحدث شئ بدون سبب ، أفلا تعنى أن ما تدركه من كلمة السبب ، تدركه مرتبطا بكل حدث حاضر في عقلك الآن ؟ وإذا قلت : إن الخط المستقيم هو أقصر مسافة بين نقتطين ، أفلا يعنى أن ما تدركه الآن تحت مسمى الخط المستقيم ، ويتطابق مع ما تعنيه الآن ، بأقصر مسافة ؟ ، الآن كيف يمكن أن يكون هناك تعارض مباشر بين حكمين صالقين ؟ أفلا يقول جارك : إن الداروينية هراء وزائفة ، وتقول أنت : إنها صحيحة . فأين تقع الآن واقعة التناقض؟ يقول الجار، أن لديه الآن في عقله فكرتين، فكرة عما إختار تسميته الداروينية ، و أخرى عما اختار تسميته بالكلام الفارغ . ويقول الفكرتين تتطابقان ، تماما متلما قال الفارس عن درعه ( الدرع بوصفه منظورا له من جانبه ) أنه مصنوع من الفضة . وتقول أنت ، بأن فكرتك عن الداروينية تتفق مع فكرتك عن الحق ، تماما مثلما قال الفارس الثانى ، بأنه يرى الدرع مصنوعا من النهب . لماذا الصراع والخلاف ؟ إن كل الأحكام تظهر على أنها مجرد سرد يحدث أو يدور في عقوانا . فمن يستطيع الشك في صدقها ، إذا كانت مخلصة ، وصادرة عنا ؟ أيستطيع أي فرد منا أن يصدر أحكاما ، لا ترتبط ولا تحمل تفسيرات واضحة لكيف ترتبط وتتجمع أفكارنا ؟ لماذا لا يقول اللص أمام القاضى تنم فكرتى عن ما أسميه الفضيلة وربما يرد القاضى قائلا « أيها الوغد ، إن فكرتى عن ما أسميه سرقتك للدجاج تتفق مع ما أسميه القاضية وربما يرد القاضى قائلا « أيها الوغد ، إن فكرتى عن ما أسميه سرقتك للدجاج تتفق مع ما أسميه والآخر خاطئ ؟ هل يعبر كل منهما عن جانب مختلف من جوانب العالم ؟ وما هو الحق ، والآخر خاطئ ؟ هل يعبر كل منهما عن جانب الخلقى ؟ ألا يكون كل بحث ، وكل حجة ، وكل قصة ، وتوقع ، وعقيدة ، أو رأى ، وإقرار وإنكار كل عملية من تلك العمليات ، مجرد وكل قصة ، وتوقع ، وعقيدة ، أو رأى ، وإقرار وإنكار كل عملية من تلك العمليات ، مجرد أرض مشتركة ، حتى يمكن الحكم بئن أحدهما صادق والآخر خاطئ حقا ؟ أيكون الرض مشتركة ، حتى يمكن الحكم بئن أحدهما صادق والآخر خاطئ حقا ؟ أيكون الخكام المختلفة ، أو التى صدرت في أزمنة مختلفة ، موضوع المشترك حقيقي بينهم ؟ وإذا لم يكن لها موضوع ، فكيف يمكن وصفها بالصدق أو بالكذب على الاطلاق ؟

إن نظرة فاحصة لهذا الموقف تبين مدى اتساع التناقض ، ومع ذلك قام بعض المفكرين بالرغم من هذا الإتساع ، وكثرة أنماط التناقض ، بإطلاق اسم النسبية المطلقة عليها كلها ، ولما كان كاتب هذه السطور في فترة من حياته من أنصار هذا المذهب وشرف ، بمحاولة السعى والبحث عن الأسس العقلية المذهب ، فإنه يحق له المشاركة في معارضته . إن المذهب قد يبدو مقنعا ، في اعتماده على المفارقات التي عرضناها ومحقا في قوله بالنسبية ، وبالرغم من ذلك ، فإنه يظهر خاليا من المعنى ، أو مليئا بالتناقض الداخلي . فإذا لم يكن هناك تمايز حقيقي بين الصواب والخطأ ، فإن القول بوجود مثل هذا الفرق ، لا يكون خاطئا بصورة حقيقية ، بل قد يبدو خاطئا فقط ، ومهما حاولت فلن تخرج عن هذه الدائرة الحتمية . فإذا كان من الخطأ القول بوجود حقيقة مطلقة ، أفيكون خاطئا بصوره

نسبية أم بصورة مطلقة ؟ فإذا كان خاطئا بصورة نسبية ، فإنه إنن ليس خاطئا بصورة مطلقة . أفيكون القول بأنه خاطئا بصورة مطلقة ، يكون هو نفسه خاطئا ، ولكن أيكون خاطئا بصورة مطلقة أم بصورة نسبية ؟ وإذا يجب أن تصل في النهاية إلى القول ، بأنه إما أن يكون خاطئا بصورة مطلقة ، أو صادقا على الإطلاق وإلا سوف يؤدى هذا الدور اللامتناهي إلى فقدان التمييز بين الحقيقة النسبية والمطلقة لمعناه ، وبالتالي يفقد منهبك عن النسبية الكاملة معناه . هل تستطيع القول " لا وجود لحقيقة مطلقة " ؟ من الواضح أنك إذا أردت أن يكون لقواك معنى ، يجب أن تقول إنه لا وجود لحقيقة مطلقة ، إلا لهذه الحقيقة ذاتها ، بئن لا وجود لحقيقة مطلقة " . و لكن إذا اعترف بهذه الحقيقة ، فإنه يوجد إذن تمييز مطاق بين الصواب والخطأ .

وعندما نتحدث هنا عن تمييز مطلق بين الصواب والخطأ ، نقصد وجود فرق "حقيقي" بين الصواب والخطأ . وهذا الفرق الحقيقي يعترف به أكبر المدافعين عن النسبية ، لأنه عندما يدافع عن النسبية ضد أنصار الإطلاقية ، يعتمد على أنه على صواب "حقيقي" وأنهم على خطأ "حقيقي" .

وياارغم من شعورنا بالفرق ، تظل المفارقة قائمة ومعقولة . فكيف يكون الأحكام المختلفة ، التي صدرت في أزمنه مختلفة ، موضوع مشترك على الإطلاق ؟ فإن لم يكن لها موضوع ، فأين يوجد إنن الفرق المفترض بين الصواب والخطأ ؟ ومانا تفعل مع هذا التناقض الظاهري ؟ .

ويأى معنى يكون الرأى الخاص بفرد خاطئا بصوة حقيقية ؟ إذ يجب أن يكون هناك خطأ حقيقى ، وإلا يفقد شكنا نفسه معناه ، ونعود ونقع فى هذه الفوضى ، ولا تستطيع إثبات صحة شكنا نفسه ، أى ما نستفسر عنه ، واكن ومع ذلك كيف تشرح إمكانية الخطأ ؟

ويختص الفصل التالى بمعالجة هذه المسالة بدراسة تفصيلية - ولكننا الآن نغامر بعرض اقتراح لطها ، وإن كنا نستسمح القارئ بالعودة إليها أخرى ، والواقع أنها مسألة من المسائل الحرجة بالنسبة لكل موضوعات البحث ، لأنه من خلالها تنتقل المثالية من مجرد افتراض نظرى ، يعبر عن مسلمات ، إلى المثالية بوصفها مذهبا فاسفيا ، يستند

على أعمق أساس فكرى ممكن ، وبالأخص على الفرق بين الصواب و الخطأ . فتصبح مشكلتنا للنطقية كنزا للحقيقة للثالية . واكتنا الآن نقدم مجرد اقتراح ، ولا نطالب بالإلتزام به أو الموافقة عليه .

عندما يقول فرد ما إن كل الأحكام لا تتساوى في برجة الصدق ، وأنها لا تتفق جميعا مع الموضوعات التي قد الاتفاق معها ، فإنه يضع افتراضا أو مسلمة ، معتمد عليها كل تفكير أو نقاش ، وكل للسلمات التي سبق عرضها ، وفي الطم والأضلاق . وهذا الإفتراض هو: أن الاتفاق أو عدم الاتفاق بين أحكامه وموضوعاتها المقصورة أمر موجود، وله معناه لدى فكر فعلى أو وعي ، يكون كل شيء فيه حاضرا ، وبالأخص الحكم والموضوع الذي عليه أن يتفق معه . لأن إذا كان لدى الفكر موضوعات ، ترجد خارجه ، وعليه أن يتفق معها أو لا يتفق ، فإن هذه المضوعات ، وهذا الاتفاق لا يمكن وجويه ، إلا إذا كان هناك فقط ، فكر يحوى كلا من الحكم والوضوع الذي يجب أن يتطابق معه ، ويجب أن يكون صلة هذا الفكر الشامل بفكرى وموضوعاته ، مثل صلة عقلى بالأفكار الجزئية المختلفة التي يقوم بتجبيعها وتوحيدها عند إصداره أي حكم من الأحكام المركبة. لأنه فقط بوجود مثل هذه الوحدة ، يستطيع هذا الفكر الأعلى مقارنة حكمي بموضوعه ، وبذلك يشكل العلاقة المتضمنة في صواب أو خطأ تفكيري . وهكذا ، الفرض الشائع والقائل بأن أي حكم من أحكامي ، يمكن أن يتطابق أو لا يتطابق مع موضوعه الحقيقي ، عندما يكون هذا للوضوع كائتا خارج فكرى ، فإن هذا الافتراض الذي لا تستطيع بنونه تكوين أي أحكام ، يحوى ضمنا الافتراض القائل: إن كل وجود روحي أو مادي ، يكون مرجودا وحاضرا بطبيعته الحقيقية ، لني فكر نكي شامل ، ويكون عقلي ببساطة منه . وأنن كانت المُتَالِية الذاتية ترى أن العقل لا يستطيع أن يهتم إلا بموضوعاته ، ولا ينظر إلا ما بدلخله ، فتلك النظرة تؤدي إلى التطابق والمعدق والأخلاص ، واستحالة وجود الصواب والخطأ . فإذا كان ما أتحدث عنه عبارة عن أفكاري ، فإن المضوعات أن تكون إلا جزءا أخر من أفكاري ، ولا أستطيم الضاأ في المكم عليها ، مادمت أقصدها ، فضلا عن أن عمليات مثل النقد والرفض والبحث عن الحقيقة والشاء ، تصبح علميات لا قيمة لها ، ولكن إذا كان عقى على صلة بفكر أعلى تماما مثلما تكون أفكارى الجزئية على صلة بالكل الذي أفكر فيه ، حيتند يمكن وجود المسواب والخطأ أي الصواب الموضوعي والخطأ الموضوعي ،

طالما أن فكرى وموضوعه ، والموضوع كما أتصوره وأفكر فيه ، وكما هو موجود بالفعل على حقيقة ، موجوبون جميعا لدى فكر شامل كلى ، بوصفهما عناصر منه ، ويعيشان ويتحركان فيه ، ويستمدان وجوبهما منه . ومثلما يكون لافكارى وحدة تجمعها إلى حد ما ، كذلك يجب أن يفترض أن العقول وموضوعاتها تجتمع في وحدة في هذا الفكر الشامل . وعنمما أقول لنفسى وينوع من اليقين الذاتى ، بأن هذا الخط الذي أتصوره ، أقصر من ذلك الخط الآخر وإن أي قول غير ذلك يعتبر قولا خاطئا ، وكذلك عند قولى : إن كل الخطوط المستقيمة في كل الأحوال ، هي أقصر المسافات بين طرفيها ، فإن كل هذه الأقوال ، لا تكون صادقة صدقا موضوعيا ، وما يقابلها لا يكون خاطئا بصورة موضوعية ، إلا إذا كان كل من عالم الخطوط المستقيمة المكن ، وأفكارى عن هذا العالم ، أمورا معروفة لفكر أعلى وتشكل في الحقيقة أجزاء أو عناصر " لفكر أعلى ، يستطيع أن يقارن ، مالا أستطيع مقارنته ، ويكون مركبا مما آراه عناصر مستقلة ويكتشف أكان فكرى صائبا أم خاطئا .

كان ذلك هو الإطار العام للبرهان ، الذي نحاول به في الفصل التالى من الكتاب ، أن نؤسس عليه ما يسمى بالمثالية الموضوعية أو المطلقة . وسوف نجد أن هذه النظرية التي عرضناها ، عبارة عن افتراض ضروري ، لكل تفكير واضح ، ولتقديم إجابات عن المسائل المحيرة بالنسبة لطبيعة الفكر ، لا يستطيع أي فرض آخر تقديمها ، بدون الوقوع في التناقض . ولن نستبدل المفهوم العلمي بهذا التصور الجديد الواقع . وإنما على العكس من ذلك ، فنلاحظ أن هذا التصور يفترض وجود الروح العلمي وجودا مسبقا ، وفي نفس الوقت يشبع حاجات هذه الروح العلمية ذاتها . فلن تقدم النظرية انا أي تفسير مسبق لوقائع الخبرة ، وإنما تقدم لنا ما يجعل هذه الخبرة ممكنة . وتعد هذه النظرية التي نقدمها بوصفها التفسير المعقول الوحيد لطبيعة الحقيقة ، هي المذهب القائل بأن العالم يوجد في فكر ما ، شامل وعارف لكل شئ ، وكلى ، وتوجد لديه العلاقات والحقائق ، ويستطيع تقدير أفكارنا الناقصة وله وفيه نحيا جميعا ، ويمكن أن نؤكد أنه لا وجود لأي وجهة نظر أخرى ، تستطيع تقديم فلسفة ، أو أي مفهوم علمي معقول عن طبيعة الأشياء .

وربما يشتاق القارئ إلى المعرفة الحجة التي قد أسسنا عليها نظريتنا السابقة ، ولكن عليه الانتظار الفصل التالي في هذا الكتاب . فنود أن نعرض عليه أولا بعض ملامح نظريتنا الدينية ، التي قد تظهر أو تترتب على إفتراضنا أو نظريتنا ، بعد إدراكها إدراكا واضحا .

إن العلاقة الغامضة بين الأفراد والعقل الكلى التى قد ظهرت فى عرضنا الأول لذهبنا المثالى ، قد أصبحت وأضحة ، بمعنى أن الأفراد يوجدون بوصفهم عناصر فى الفكر الكلى . ولن يصبح وجودهم مجرد أحلام يحلم بها كائن آخر ، وإنما وجود يمثل عنصرا فى حقيقة أعلى تضمهم جميعا . ولا تكون هذه الحقيقة الطيا مجرد قوة ، أو تنتج الأفراد بأن تحلم بهم ، وإنما تكمل وجودهم بوصفهم كائنات منفصلة ، لا تتحقق لهم الحقيقة العقلية الكاملة . وبتك هى النتيجة الأولى لنظريتنا .

ويتبع هذه النتيجة نتائج أخرى . فإذا هناك هناك مثلا ، حقيقة موضوعية التصورات الأخلاقية ، فإن تلك الحقيقة تكون معروفة منذ الأزل لهذا الفكر الشامل . وإذا كانت هناك أفعال خلقية أو لا أخلاقية ، فإن كل هذه الأفعال ، تكون معروفة ومحكوم عيها ، من قبل هذا الفكر الواعى الحاوى لكل شئ . ولذلك رأينا النبى " أيوب " يسعى لقاض عادل يعلم كل شئ ، ويقول عنه ": إنه يعرف الطريق الذي أسلكه " . لقد وضح أن هناك فكرا موضوعيا قائما منذ الأزل ، يقيم كل أفعالك الخيرة والشريرة ، فأنت جزء من الحياة الكلية . وفكارك أجزاء من الكل .. وتشكل أفعالك عنصرا من عناصر الكون ، الذي يعرف القاضى العظيم كل جوانبه . إن كل شئ تفعله أو تفكر فيه ، يكون معروفا ومقدرا من قبل هذا الفكر المطلق ، الذي يحوى كل الحقائق المكنة ، ولديه كل العلاقات الماضية والحاضرة والمستقبلية ، لكل كائن ممكن الوجود ، وكل الأفعال والأفكار المنتشرة والحاضرة في كل مكان ، فإذا كانت هناك فضيلة عرفها ، كانت هناك رئيلة عرف نتائجها وقدرها .

وياكتشافنا لهذه الحقيقة ، نستطيع التخلص من كل المسائل المتعلقة بهذه القسوة ، أو حتى بالملائكة ، أو التبرير التاريخي لأفعال الله ، إن عالم الحياة الإلهية لن يصبح في حقيقته العميقة قوة من القوى بل عارفا لا متناهيا ، يعرف كل القوى ، ويعلو فوقها جميعا يستطيع مبدأ خير التحقق في عالم فاسد ، بل قاضى عادل قادر على تقدير العالم . وريما في اكتشاف هذه الحقيقة وتأملها ، نشعر بالسكينة الدينية .

والحقيقة أنه في ضوء كل ذلك ، يمكن أن تظهر المسلمات التي عرضناها في الفصل السابق ، ظهورا جديدا . فقد قلنا ، : إنها تعبر عن الشروط التي تلتزم بها في عملنا . فهي تعبيرات عن روح الولاء الشجاع للأعلى . لم تستطع أن تجد تحققا كاملا في الخبرة ولكنها لا تقاوم التحقق ، إذا ما جاء من مصدر أعلى . وهذا للذهب إذا ما استطعنا التوصل إليه ، فسوف يقدم لها تحققها الأعلى . وإن ينتهي أو يتوقف عملها ، بل تقال إلى الأبد ، القواعد التي نعمل بناء عليها ، بعد أن تكون قد إشتقت لنفسها طريقا واضحا ولم تعد مجرد قفزات في الظلام . فنري أن عندما أفترض العلم المعقولية ، وإفترض الدين الخيرية ، بوصفهما الحقيقة الكامنة في قلب الأشياء ، وتمثلا جوهرها ، فإن كلا منهما على صواب في إفتراضه ويصبح لدينا السبب الكافي والواضح التمسك والإستمرار في القبول بكلا الافتراضين ، وتنظيم حياتنا طبقا لهما . إن مثل هذا النمط من الإيمان ، بات يشكل مصدرا لحياتنا ، ونستمد منه غذاءنا ، ولكنه إيمان نو أساس فاسفي .

نلتمس العفو من القارئ على هذه الوقفة الطويلة عند المثالية بوصفها مجرد مسلمة ، بينما مازال أمامنا منهب خطير علينا سبر أغواره ، والحقيقة أن سبوء الفهم كان وراد محاولة تعاملنا مع المثالية كمجرد مسلمة ، نسعى لإدراكها إدركا واضحا ، قبل المضى قدما في إقامة المثالية المطلقة ، بوصفها نظرية قابلة البرهنة .

## الفصل الحادي عشر

## إمكانية الخطأ

لا يشعر بجدري الناسقة إلا من كابدها كعاشق اكتوى بنار العشق الصوبتاء

جان جاله روس – معاويز الجبيدت

بعد أن توصلنا إلى النظرية ، والإطار العام التدايل عليها يمكنا الآن السير قدما نحو مزيد من التقصيلات . فقد أصبح لدينا تصور لحجم للوضوعات التى علينا أن تتعامل معها . وشعرنا بالصعوبات التى تعترض طريق اليقين . واكتشفنا طريقا ولحدا مازال يمثل للخرج الوحيد لنا ، وهو طريق التسليم بما يتطلبه الرعى الخلقى . حول العالم ، ويقع وراء الخبرة . والحقيقة أن كثيرا من المفكرين منذ كانط قد بدا لهم أن نلك هو الطريق الوحيد المتاح أمامنا . فعاشوا في عالم النعل ، وقالوا : بأن الشك يحيط بكل ما هو نظرى. ويجب على الإنسان أن يسلك كما لو كان العالم مؤيدا لحاجاتنا الخلقية . ويجب أن يؤمن ، ويبثل الجهد ، ويخلطر من أجل الجائزة الكبرى . فإذا كان العالم ضد رغباتنا فعلينا ، ألا نعترف بنك ، إلا بعد شعورنا بالامار الكامل . وإنا كان العالم الحاجة علينا أن نسلك كما لو كان يؤيد مطالبنا وحاجاتنا الأخلاقية ، وخاصة تلك التى لا تحقق مصالحنا الشخصية ، وإنما تحقق الخير اذاته . تلك كانت وجهة نظر من يتأسس بينهم على مسلمة ما .

ونحن أيضا شعرنا أن مثل هذا الإيمان يعد إيمانا دينيا . وعزمنا على القبول به ، إذ لم نجد أقضل منه . ولكننا لم نكن قانعين به . ففى أيامنا العصيبة ، لا نشعر بعون المسلمات . ونشعر بالقلق ، فالشر ييدو منتصرا دائما ، ولا أمل فى الحصول على الخير ، ولا نشعر بأى قيمة فى الكفاح من أجل تحقيقه ، ولذلك نرى أنه من الأقضل أن نحصل لأنقسنا على شيء أفضل من السلمات . وإذا لم نتمكن من ذلك قان نخفى الحقيقة . فمن الأفضل لنا أن نحيا حياة اليأس ، ولا نحيا حياة ، نكذب فيها كذبا متعمدا تجاه أكثر أفكارنا عمقا . إن عدم نجاحنا في الوصول فلسفيا إلى ما هو أفضل ، لا يعني أننا من دعاة الشر أو الرذائل ، لذلك علينا أن نحاول دائما أن نبدأ من جديد .

ولقد حاولنا واستطعنا في الفصل السابق ، أن نشكل لأنفسنا تصورا عاما ، لنتيجة لم نكن نتوقع الوصول إليها . لأنها انبثقت من قلب الشك ذاته . فلقد شككنا حتى بلغ بنا الشك أقصى مداه ، وفقتنا الثقة في كل شيء ، حتى بدا لنا فجأة أننا قد توصلنا إلى كنز ثمين لا يقدر بثمن . وكان لا يمكن أن نصل إليه بأي طريق آخر . فقد افترض شكنا ذاته ، أن الخطأ ممكن . وكان شكنا الواسع ، قد افترض الوجود الفطى الشروط التي تجعل الخطأ ممكنا . ولابد أن تكون هذه الشروط التي تحدد الإمكانية المنطقية للخطأ هي نفسها الحقيقة المطلقة . وهذا هو الكنز الذي ظهر لنا وسط كل أنواع الشك التي مارسناها . ولقد رأينا كم كانت ضخامة وقيمة هذا الكنز الذي كشفناه في الأجزاء السابقة من بحثنا . وما علينا الآن إلا الاستمرار في البحث عن المزيد . فنستوضح الغامض ، بعد أن اكتسبنا من المناقشات السابقة العزيمة ، وشعرنا بقيمة المحاولة .

ويجب أن ننبه القاريء ، إلى أن الطريق شائك وملى عبالصعاب . لأنه طريق من طرق البحث الفلسفى الصعبة . ولا نفرض أو نلزم الفرد باتباعه . إذا لم يكن لديه الرغبة المخلصة . ونأمل في أن يعطى القارىء لهذا الفصل ، قدرا أكبر من الاهتمام ، حتى لا يشعر بمزيد من الملل الذي عائماه في أثناء قراءة الأجزاء الأولى من الكتاب . ولا ينكر كاتب هذه السطور ، أن الجائزة الثمينة التي يأمل في الحصول عليها ، كانت وراء تحمله مشقة طريق الوصول إليها .

-1-

وقبل الاستمرار في بحثنا أود توضيح بعض الدوافع التي دفعتني إليه . فلقد اتجه كاتب هذه السطور إلى دراسة النقد الكانطى ، وكتب ما يسمون دبالفلاسفة بعد كانطه ، لإعانته على معرفة المبادىء العامة ، التي تشكل أساسا للمعرفة ، فما وجد إلا المشاكل القديمة والمعروفة ، فلا تستطيع التجرية في حد ذاتها أن تولد اليقين تجاه المبادىء العامة . لذلك قال كانط أن علينا أن نطبق مبادئنا الخاصة على التجرية . فقد عرفنا

بمبدأ السببية ، لأنها أحد المبادى الإساسية للعقل ، التى نرتب بها ونفسر بها تجاربنا . ومادمنا نفكر فى التجربة ، فإننا نفكر بها من خلال رابطة السبب والمسبب حتى نستطيع إدراكها ، فالسببية مسألة ضرورية لإدراك الأشياء . وقد سئل دكانطه ، لماذا فقط هذه المبادى و العقلية بالتحديد ، ألا توجد مبادى و أخرى ؟ فأجاب كانط دبأن ذلك لا يمكن تعليله . ولكن لنفرض أننا لم نطبق هذه المبادى على التجربة . أو أننا توقفنا عن التفكير فى التجربة ، بئنها مترابطة سببيا . فماذا يحدث إنن ؟ ، يجيب كانط : لا تستطيع التوقف عن استخدام تلك المبادى و ، لأن التفكير الإنسانى ، تفرض طبيعته ، أن يلتزم بهذه المقولات والمبادى والمبادى والمبادى والمبادى والمنادى عن عرفت ذلك يا سيدى ؟ ، لماذا لا يستطيع المفكر أن يتبع طريقا جديدا غير طريق المقولات فى يوم ما ؟ ، وما الذى يمنع فعلا ، أن يأتى اليوم الذى يتم فيه اعتبار مبدأ السببية ، مبدأ غير ضرورى ، أو غير أساسى على الإطلاق ؟ أنعلم بصورة مسبقة أن مبادئنا القبلية ، يجب أن تظل هكذا إلى الأبد ؟ ، وإذا كان ذلك في مقدورنا ، فماذا نفيد من معرفة يجب أن تظل هكذا إلى الأبد ؟ ، وإذا كان ذلك في مقدورنا ، فماذا نفيد من معرفة ذلك ؟ .

وهكذا يتركنا كانط في حال من الشك بالنسبة لأى مبادىء أساسية نستطيع أن نؤسس عليها أى معرفة يقينية عن العالم .

والآن دعنا نتعمق قليلا. أمن المكن وجود أي أحكام يقينية على الإطلاق ؟ ، إذا كان هناك من يسير على نهج كاتب هذه السطور ، ومارس الشك من خلال مراجعته أوجهة نظر كانط ، فإن موقفه ، يكون موقف من لا يقبل شيئا دون فحص ونقد . هويمكن تلخيصه كما يلي ع إن النتيجة التي انتهى إليها كانط ، وهي أن كل أحكامنا ، ويوفر الحس مائتها . وبذلك يمكن اعتبار ضرورة أي حكم ، تتمثل في القول بأن الاتحاد الحاضر بين الفكر والحس ، يؤدي إلى ظهور الأشياء . فإذا ما حدث تبدل في صفات العقل أو طبيعة الحس ، تبدلت الحقيقة . فيكون كل حكم بالفعل حكما صابقا في لحظة إصداره ، ولكنه لا يكون صابقا بالضرورة في لحظات أخرى ، وكل ما هنالك أننا نفترض مصداقيته في هذه اللحظات الأخرى ، واستمرارا لوجهة النظر هذه «لا توجد وسيلة أخرى يستطيع بها العقل توحيد أحكامه والمحافظة على وحدتها من لحظة توجد وسيلة أخرى يستطيع بها العقل توحيد أحكامه والمحافظة على وحدتها من لحظة لأخرى ، إلا عن طريق المسلمات . فنحن نحيا في الحاضر ، وفي هذه اللحظة ، وليس للينا وسيلة نقرر بها صواب أو خطأ أحكامنا في لحظات أخرى . فلا وجود الماضي أو المستقبل في هذه اللحظة الحاضرة ، ولكنا نسلم فقط أو نفترض وجودهما وبدون المستقبل في هذه اللحظة الحاضرة .

وعندما نتمسك بهذه النظرة ، فإن مؤاف هذه السطور يعترف بأنه ثم يكن واضحا اليه دائما ، أكان من المكن تسميه باسم مذهب نسبية الحقيقة أم لا - وريما كان من المكن ولكى يتم تجنب تناقضات مذهب النسبية الكاملة ، أن يأخذ صديغة المذهب القائل بأن حكم اللحظة الحاضرة ، يكون صالتبا أو خاطئا ، بالنسبة المض حقيقى ومستقبل ، ولكن ، مادام الإنسان محكوما باللحظات الحاضرة ، فإنه لا يستطيع مقارنة أحكامه بالواقع ، ليعرف أكانت صالفة أو خاطئة . وإذا كان مثل هذا التقسير يظمى الذهب من كثير من السخافات والتناقضات ، إلا أن كاتب هذه السطور ، يرى أن هذه النظرة تعبر دائما عن نفسها في صيغة مذهب النسبية الكاملة الحقيقة . ويقتنع في نفس الوقت بأن هذا المذهب لا معنى له ، وإن كان في وقت ما ، قد تصور مثما تصور غيره من الناس ، أنه مذهب نات قيمة فلسفية .

وعند تطبيق هذه النظرة على مبدأ العلاقات السببية ، بين كاتب هذه السطور ، بئنا نفترض دائما ، بل ونطلب باستمرار بنون أي أدلة ، أن الطبيعة تسير بصورة مطردة في للستقبله . وبال على وجهة نظره دبأن طبيعة للستقبل لا تكون ضمن معطياتنا الحسية مثلها مثل أحداث لللفي . فتتحد معطيات الحس والفكر في كل لحظة إتحادا جديدا ، حتى توفر لنا ، حكما جديدا وافتراضنا جديدا - والحكم الحاضر فقد ، هو ما يمكن تقديم العليل على مصداقيته - وافتراضنا العلاقة السببية مجرد طريقة النظر لعالم للعطيات الحسية الماضية والستقبلية . وحتى يتم تجنب التفسيرات النتاقضة ، فإن مثل هذه المسلمات تعد عبارة عن محاولات انتظيم وقائع الحس على الستقة ، لأننا ، لا نستقبل من التجرية ، أي سلسلة كاملة من وقائع الحس على الإطلاق ، وإنما وقائع مفردة من لحظة لأخرى ، والتي نصدر عنها أحكاما منفردة أيضا . وكل ما عدا ذلك يجب علينا افتراضه ، وإلا لا وجود لهمه - وهكنا وبهذه الصورة يبلغ الشك بكل من تبنى هذه النظرة الفاحصة ، إلى أقصى مدى . فلا يستطيم الإنسان التأكد إلا من اللحظة الحاضرة ، وكل ما عدا ذلك مجرد افتراضات .

وعند الرصول إلى هذه النقطة ، ومن قلب وأعساق هذا المذهب الشكى ، وتلك المرحلة من الشك ، التى قد بدت النظرة الوحيدة التى عليه أن يتبناها ، وإو بصورة مؤتنة ، حاول كاتب هذه السطور الهروب يطرح سؤال جديد ، وإذا كان كل شيء ، لا يوجد في الحظة الحاضرة ، يعد مشكوكا فيه ، فكيف يكون هذا الشك نقسه ممكنا ؟ه . بهذا السؤال لنتهت نسبية اللحظة الحاضرة . إذ ما هي الشروط التي تجعل الشك مدركا بصورة منطقية ؟ . إن هذه الشروط تجاوز حقيقة اللحظة الحاضرة . ويتضمن

الشك، أن العبارة المشكوك فيها ريما تكون خاطئة . لذلك لدينا على الأقل حقيقة عامة واحدة مفترضة ، وهي مأن القول بأن كل شيء خارج محتوى اللحظة الحاضرة ، يكون قابلا للشك ، يعنى أننا قد نكون مخطئين في الحكم عليه . ولكن ماذا يعنى وجود خطأ ما ؟ هنا اكتسبت الإشكائية نوعا من الإثارة . وعندما حاول كاتب هذه السطور اقتحامها ، دخل في النقاش التالى .

**- f -**

قبل البدء في فحصنا اطبيعة الخطأ ، نستسمح القارىء في إضافة نقطة توضيحية . أن صعوية دراستنا ، تكنن في أننا نقوم بيحث إمكانية موضوع بسيط وواضع وشائع جداً . وغالبا يكره الفهم العام مثل هذه الأمور ، لأنه يرى أنها أمور واشعمة بداتها منذ البداية . وربما قد يقبل النهم العام أن يسأل عن وجود الله ، عن أن يسائل عن كيف هناك خطأ . أو عن كيف يكون الخطأ في أي موضوع ، أمرا ممكنا . واكتنا نطلب من الفهم العام أن يسير معنا حتى نرى النتيجة التي قد تنتج من هذا كله . وبَوْكِد للقهم العام أننا ، ايس لدينا أدنى شك في إمكانية الخطأ ، وبلك هي الصخرة الصلبة التي نقف عليها . لذلك يبدو سؤالنا متجارزا الشك ، لأننا نسأل عن : كيف يكون الخطأ ممكنا . مجرد الشعور بالنفور من شيء ما ، أو قول ما ، ومع ذلك لا توافق عادة على اعتبار الشعور بالنفور تعريفا مقنعا لما تقصده بالخطأ . قال دائم سميث، في كتابه ، نظرية في العواطف النطقية <sup>(١)</sup> ويتفق الفهم العام معه ، بأن من يستحسن أو لا يستحسن آراء الآخرين ، لا يعني أكثر من مجرد ملاحظته لاتفاقهم أو عدم اتقاقهم معه ، ومع ذلك لا يقبل أحد تعريفا الخطأ ، يقول «بأنه الرأى الذي لا أحبه ولا استحسنه شخصياء . إن طبيعة الخطأ محيرة . فالرأى العام سريعا ما يوافق على اعتبار القول الخاطئ، ، لابد أن يظهر خاطئا ، لكل عقل سليم ، يكون عالما بحقائق الأمور . لذلك لا يعد النوق الفردي الذلتي كافيا لتعريف الخطأ ، وإلا كان هناك أنماط من الخطأ بعند العقول الفرنية - فالعقل السليم هو العقل الرحيد الذي يقرر ، معتمدا على نوقه الخاص ، ما هو الخطأ في حالة معينة . ولكن ما هو هذا العقل العادي؟ ، ومن هو القاضي معاحب العقل السليم ؟ وهنا قد يتغير نهج الفهم العام ويسير في اتجاه عكسى . أقول : إن هذا الرأى خاطىءه ، فماذا أعنى ؟ هل أقصد التعبير

Part I., sect. i., chap. iii., near the begining .

(1)

عن عدم محبتى لهذا الرأى ؟ ، بالطبع أقصد أكثر من ذلك . إذ أقصد أنى يجب ألا أحب أو أقبل هذا الرأى . ولماذا يجب ألا أفعل ؟ ، لأن الشخص صاحب العقل المثالى عند رؤيته الوقائع المعطاة ان يتمسك بهذا الرأى أو يقبله ، ولكن من هو الشخص صاحب العقل المثالى السليم ؟ ، يجيب الفهم العام قائلا : إنه الشخص المثالى . أى الشخص المثالى الذى أتصوره ، ولكن لماذا يكون الشخص المثالى الذى أتصوره ، هو المثال المقيقى ؟ ، هل لأنى أحبه ؟ ، يجيب الفهم العام : بل لأنه القاضى المثالى الذى يرى أن عقله يبدو عقلا مثاليا . ولكن من هو القاضى المثالى ؟ ، وهكذا ينتقل الفهم العام من فكرة إلى أخرى . دون الوصول إلى شيء محدد .

وهكذا يتضح لنا أن القهم العام . لا يعرف معنى الخطأ ، ويحتاج لمزيد من المعرفة حول هذا الموضوع . ويجب ألا ندعه يزعجنا ، بإصراره على أن الخطأ موجود ، والشك فيه يعد مضيعة الوقت . والحقيقة أنه لا يوجد من يشك في ذلك ، ولكن نحن نسأل فقط ، عن كيف يوجد الخطأ ؟ وكيف يمكن أن يوجد ؟ .

لن نتجه في طريقنا لإجابة هذا السؤال إلى وضع بديهية معينة أو مسلمة ، نبدأ بها . ثم نستدل منها عن ما يجب أن تكون عليه طبيعة الخطأ ، وإنما سنحاول استخدام كل وسيلة متاحة . فقد تلجأ التحليل العام ، أو الأمثلة ، أو لمقارنة الحالات ، أي نلجأ لكل ما يمكن أن يرشدنا إلى معرفة طبيعة الخطأ ومعناه ، وماذا يتضمن . والقرار في النهاية ، يعتمد على الحدس المباشر ، فهو الوحيد القابر على هداينتا للوسيلة المناسبة .

اذلك ، قد نبدأ عند دراسة مشكلتنا إما بدراسة بعض تعريفات الخطأ ، أو ببعض الفئات الخاصة منه ، ثم نسأل : كيف يكون الخطأ في هذه الحالة ، أو بذلك التعريف ممكنا ؟ مادام الخطأ يكون ممكنا بصورة ما ، فإننا قد نستفسر أو نسأل عن : ما هي الشروط المنطقية التي تجعله ممكنا ؟ فنبدأ بعرض الافتراضات التي يضعها الفهم العام ، ليفسر بها إمكانية الخطأ ، ثم نبين عدم كفايتها ، وتصبح النتيجة التي نصل إليها ، أن هذه الافتراضات العادية أو المألوفة الفهم العام ، تؤدي إلى استحالة الخطأ . أو أنها تحتاج إلى مزيد من الافتراضات . لذلك عندما نقول أن وجود الخطأ مستحيل ، فإننا نعني فقط استحالته في ظل هذه الفروض العادية الفهم العام . ولابد من تكملة هذه الفروض العادية ، بفروض جديدة ، وهذا هو موضوع دراستنا . باختصار شديد يمكن تلخيص الوضع كما يلى : يعتبر الفهم العام حكما ما ، صائبا أو خاطئا ، تبعا لصلته بموضوعه فقط ، ويصورة مستقلة عن أي حكم أو فكر آخر غير هذا الموضوع ، الذي جاء الحكم مشدرا إليه . فبالنسبة الفهم العام ، يكون كل حكم من الأحكام ، ويسعى للاتفاق عبارة عن خلق مستقل ، يظهر بصورة منفصلة عن غيره من الأحكام ، ويسعى للاتفاق مع موضوعه . فإن حقق الاتفاق كان صائبا ، وإذا ما أخفق كان خاطئا . ولكن نلاحظ مع موضوعه . فإن حقق الاتفاق كان صائبا ، وإذا ما أخفق كان خاطئا . ولكن نلاحظ مع موضوعه . فإن حقق الاتفاق كان صائبا ، وإذا ما أخفق كان خاطئا . ولكن نلاحظ مع موضوعه . فإن حقق الاتفاق كان صائبا ، وإذا ما أخفق كان خاطئا . ولكن نلاحظ

أن هذه النظرة التى يقول بها الفهم العام ، تعد نظرة غير منطقية . فلا يستطيع الحكم أن يكون موضوع ، ويفشل في الاتفاق معه ، إلا إذا كان هذا الحكم جزءا من كيان عضوى من الفكر . ولا يكون الحكم أي موضوع خارج ذاته ، إذا كان هذا الحكم واقعة منفصلة بذاته ، ولذلك يجب إكمال هذه الفروض المسبقة الفهم العام ، أو إهمالها والتخلص منها . فإما لا وجود الخطأ ، أو أن كل الأحكام تكون صائبة أو خاطئة فقط بالنسبة لفكر شامل أعلى ، تفترض هذه الأحكام وجوده بصورة مسبقة ، ويظهر في النهاية بوصفه مفكرا شاملا لا متناهيا . وهذه النتيجة التي وصلنا إليها ، لم تظهر من موقف صوفي أو جاءت من وحي، أو أنها ترتبت على مسلمة ، كتلك التي سلمنا بها في الفصل السابق ، وإنما ظهرت من تحليل منطقي بسيط لمعني أحكامنا .

ولا يعتبر الفهم العام الخصم العنيد الوحيد لدعوانا ، بل هناك أصحاب هذا الفكر الذي أسلفنا الإشارة إليه ، وهو الفكر الذي يحاول أن يقنع نفسه ، ببعض العبارات الفامضة والمتناقضة ، فيقول دبأن ليس هناك فرق حقيقي بين الصواب والخطأ على الإطلاق ، وإنما هناك نوع من الرأى أو من الإجماع بين الناس عن وجود فرق ، بين ما اختاروا أن يعنون صوابا ، وما يعنونه خطأه . ولقد حاول كاتب هذه السطور . كما من من قبل أن يعتنق هذه الوجهة من النظر في المسلمات ، والتي سبق طرحها من قبل . فقد تأخذ هذه النظرة صيغة التعبير التالية : دإن الصواب والخطأ ، بالرغم من قابليتهما التمبين ، فإننا نميزهما فقط من خلال مسلماتنا ، ماداما تنتميان للماضي والمستقبل، . فهذه النظرات ، بالرغم من عدم إنكارها الوجود الصواب وجودا حقيقيا ، فإنها تيأس من الحصول على أي أحكام صائبة أو أي نوع من الصواب غير صواب اللحظة الحاضرة . من جهة أخرى يختلف مذهب النسبية الكاملة التي أسلفنا التعبير عنه ، عن منذهب الشك المطلق ، بل أنه صاول إنكار هذا الشك ، بإعلانه القول «بأن هناك خطأ ، يكون في حد ذاته خطأ» . ولا يعد ذلك تعبيرا متواضعا عن الصدود الإنسانية ، بل عبارات لا معنى لها وغامضة ، فعندما قال الكريتي المشهود ، «إن كل أقوال الكريتيين في جميع الحالات كانبة، ، كان من الصعب بحض كلامه ، لأنه كلام لا معنى له . كذلك يكون الحال مع العبارة التي تعلن أن وجود الخطأ يكون بسبب خيال خاطىء يتم الاعتقاد فيه . إذ لا يستطيع أي جمع من الناس أن يجعل الخطأ خطأ . لأننا قد نستطيع أن نكتشف الخطأ ، أو قد نرتكبه ، ولكن لا يمكن أن نخلقه . فعندما نرتكب خطأ ، فنحن لا نقول أكثر مما هو خاطىء بالفعل . وإذا كانت نظرتنا الشكية في القصول السابقة ، تبدو أنها تعتبر الصواب والخطأ مجرد موضوعات لمسلماتنا ،

فقد كان ذلك بسبب أننا فى حالة الشك التى كنا نعيشها ، كان الصواب الحقيقى والخطأ الحقيقى ، مسألة خارج قدرانتا ، والخطأ الحقيقى ، مسألة خارج قدرانتا ، ولا نستطيع الوصول إليهما ، لذلك كان علينا أن نقنع بالمسلمات . ولكن ليس هناك أى شك على الإطلاق فى أن الخطأ الحقيقى موجود .

وعلى ذلك يتضم أن أكثر مذاهب الشك تطرفا ، يعتمد على مجموعة من للسلمات . فإذا قلت أنه لا توجد نقود في هذه الحافظة الكائنة هناك ، فأنا أفترض وجود الحافظة ، حتى أجعل هذا الشك القصود ممكنا . فإذا لم توجد الدافظة هناك ، فإن إثبات أو إنكار احتوائها على نقود ، تعد مسعَّة لا معنى لها . وهكنا إنَّا كانت الدافعَة التي أتمنث عنها ، خيال من لختراعي ، فإن الشاه عن ما إذا كان بها نقود ، بوصفها حافظة مرجودة بالفعل ، بعد شكا لا معنى له . ويكمن الضلأ الحقيقي في هذه الحالة ، في إفتراض وجود المافظة ذلتها . واكن إذا ما تركت الشك الذي بدأت به أو أثرته في البداية ، وتقدمت خطوة الشك في الرجود الطبيقي الحافظة ذاتها ، فإني أفترض أمضا في هذه الحالة ، وجود غرفة ، أو أي مكان آخر ، أو العالم ، حتى يصبح لسؤالي عن : ما إذا كان المافظة وجود أم لا في هذه الغرفة أو ذلك العالم - ولكن إذا ما سرت قدما في الشك وشككت في وجود أي عالم هناك خارج عقلي ، فماذا يعني شكي في هذه الصالة؟ إذا كان له أن يمثل شكا حقيقيا ونات معنى ، فالابد أن يكون شكا في مرضوع أمامه ، لذلك يبدو أنه لابد أن يفترض نظاما الوجود ، يحتوى على عنصرين على الأقل ، الأول فكرى الخاص عن وجود عالم ، والثاني بيئة فارغة لهذا الفكر ، التي لا يوجد بها عالم . ولكن هذه البيئة الفارغة التي أخطأ فكرى في افتراض طبيعتها واعتبرها عللا ، ماذا تكون ؟ ، من للؤكد أنه إذا أردنا لهذا الشك معنى ، فطينا فحص هذه الفكرة ، وإذاك فالشك للطلق يكون مملوبا بالافتراضات .

واقد كان أفلاطون أول مفكر أوروبي ناقش هذه للشكلة في محاورة تياتيتوس (۱) حيث قال سقراط في إجابته عن التعريف الثانى المعرفة ، والذي صاغه تياتيتوس ، وبالتحديد تعريفه لها بأنها الرأى الصحيح : إن الصعوبة التي يواجهها دائما ، هي معرفة كيف يكون الرأى خاطئاه ، وإذا كانت التنيجة التي انتهى إليها أفلاطون غير محددة ، فإن إثارة المسئلة برمتها كانت لها قيمتها . وإن نستطيع في حالتنا هذه أن نفعل أكثر من طلب العون من فكر هذا اليوناتي العظيم ، حتى يتقننا من ورطنتا ، وبين لنا الطبيعة الحقة الخطأ .

Plato, Th., p. 189 dqq. (\)

لقد اتفق للناطقة على أن الأفكار وحدها وفي حد ذاتها ، والمستقلة عن الأحكام لا تكون صابقة أو كانبة ، فالحكم فقط يمكن أن يكون خاطئا ، وإذا قبل بخطأ في عملية عقية ، فإن الخطأ يكمن في حكم ما ، أو في غيوض هذا الحكم . فالغالطة هي عبارة عن حكم خاطئ، بأن نتيجة معينة تنتج من مقدمات معينة . اذلك غالبا ما يتم تعريف الخطأ ، بنته حكم لا يتفق مع موضوعه . ويلاحظ أن هذا التعريف واضح تماما ، إلا بالنسبة اشيء ولحد ، هو مسالة العلاقة للفترضة بين الحكم وموضوعه . يفترض التعريف بمنتهى الوضوح ، أن الحكم موضوعا ما ، يستطيع أن يتفق أو لا يتفق معه . وأن يصبعب فهم للقصود بالاتفاق ، إذا فهمنا القصود بالوضوع واللكية لهذا المُضوع المتضمنة في ضمير الملكية الغائب . فما المقصود بكلمة موضوعه ؟ ، وسريعا ما تظهر الصعوبات للتضمُّنة في هذه العبارة بمجرد تنقيق النظر إليها . فأولا موضوع الحكم المقصود في هذه العبارة ، لا يفترض أن يكون هو الذات أو موضوع القضية أو المحمول - إنما يكون شيئا خارج الحكم . وله طبيعته الخاصة . وذلك فضلا عن أن ليس هناك موضوع واحد لكل الأحكام ، فالوضوعات عديدة . ولكن من بين كل هذه للوضوعات اللا تهائية للمكتة والفعلية ، يتتقى الحكم بطريقة ما موضوعه . لذلك لكي يكون الحكم موضوع ما ، لابد من وجود شيء ما في الحكم ، يبين له الموضوع الخارجي الذي عليه أن ينتقيه بوصفه موضوعا له . ولكن هذا الشيء الذي يمكن أن يرشد الحكم لمضوعه ، لا يمكن أن يكون إلا القصد الذي يصاحب الحكم . فلا يكون الحكم موضوع ما غير مقصود منه . ولا يطابق الحكم دائما إلا الموضوع الذي يرغب التطابق معه . ولكن ماهية القصد ، هي معرفة ما يقصده الفرد . فمثلا لا يستطيع الفرد مثلا أن يقصد فعلاما ، أو أي تتيجة من نتائجه ، إلا إذا كان على علم بها جميعا . فلا يمكن أن يقال : إني أقصد تحقيق التنائج العرضية أو البعيدة أو حتى الماشرة لأي عمل أقوم به ، إلا إذا كنت على يقين من حدوثها بعد القيام به ، بل ويعد ذلك ضروريا من وجهة نظر القضاة والمحامين ، حتى أعد مسئولا عن أفعالي وعن نتائج هذه الأفعال . كناك نلاحظ جميعا ، أنه من المفيد من الناحية العملية ، أن نرى خطأ أحكام الآخرين ، عندما نفهم منهم ، أنهم قد يؤبون إلى نتائج قد لا نستحسنها أو نوافق عليها . وبوافق الرأى العمام على القبول بأن إذا لم يكن الفرد يفكر في الموضوع الذي أفترض أنه يفكر فيه ، فإنه لا يرتكب أي خطأ حقيقي لجرد فشله في التقلق مع الموضوع الذي أفكر أنا فيه . وفي عرضنا لقصة الفارسين ، نلاحظ أن قيام

أحدهما بالحكم بخطأ الآخر ، فذلك بسبب أن كلا منهما ، يجعل درع الآخر ، مطابقا لنفس الدرع الذى يفكر فيه هو نفسه . وفي الحقيقة أنه لا يمكن الحكم بخطأ أي منها ، إلا إذا كان حكمه خاطئا بالنسبة الدرع الذي قصد أن يجعله موضوعا لتفكيره .

إنن خلاصة الموقف ، نقول : إن الأحكام تخطى و فقط ، عند عدم اتفاقها مع موضوعها المقصود ، ولا تستطيع أن تقصد موضوعا ما ، إلا إذا كان هذا الموضوع معروفا للفكر الذى يقوم بإصدار الحكم . وتلك هى النتيجة النهائية لوجهة نظر الفهم العام . ولكن في هذه الحالة ، يمكن القول بأن الحكم لا يكون خاطئا ، إلا إذا كان معروفا أنه خاطىء . وإذا أردنا صياغة ذلك في صورة قياس فإنها تكون كالتالى :

«كل شيء يقصد يكون معروفا ، ويكون موضوع الحكم الخاطيء معروفا أيضا ، إذن موضوع الحكم الخاطيء يكون شيئا معروفا . أو لا يمكن الخطأ إلا فيما هو معروف .»

ولا نستطيع أن نقتنع بما قد يحبب به الفهم العام ، واتهامنا بأننا نستخدم كلمة «معروف» في القياس الذي وضعناه استخداما غامضا ومبهما ، فموضوع الحكم الخاطىء يكون معروفا بالقدر الذي يسمح بتكوين هذا الموضوع ، ولكنه لا يمنع وقوع الخطأ في الحكم عليه . وإذا كان ذلك هو الوضع الحقيقي أو الصورة الصحيحة للحالة ، فإنها ليست واضحة بذاتها ، بل على العكس ، فلا تمثل حلا للإشكال بقدر ما تعبر عن الإشكال ذاته . فحسب إدراك الفهم العام ، لا يكون موضوع الحكم ، كأننا خارج عالم الفهم العام ، بكل وقائعه المتداخلة ووحدته . وإنما على العكس من ذلك ، يكون موضوع أى حكم عبارة عن جزء من العالم المدرك الماضر ، أو جانب أو عنصر من الواقع المفترض ، الذي يتم اقتطاعه أو الاعتماد عليه من أجل ذلك الحكم فقط . ويمكن لهذا الجزء اللحظى من الحقيقة ، أن يكون حاضرا في أي لحظة من لحظات الفكر ، بوصفه موضوعا لحكم مغرد . والآن وبعد هذا التفسير لوجهة نظر الفهم العام ، بات من الصعب شرح كيف لهذا الجزء المختار بصورة تعسفية ، أن يظل هناك مجال القول بمعرفة جزئية ، تكون كافية لأن تقدم الحكم موضوعه ، ولا تكون كافية لأن تؤمن لهذا الحكم نقته ومصداقيته . فأستطيع أن أفشل في إصابة الهدف ، الذي أكون قد صوبت بندقيتي إليه ، لأن اختيار الهدف وإصابته فعلان مختلفان تماما ، ولكن عند إصدار الحكم ، لا يمكن الفصل بين اختيار الموضوع ومعرفته ، وإذا كان من المكن حل هذه الصعوبة ، فإننا نحاول في هذا المقام ، عرضها أولا وبيان مدى شدتها . ولتوضيح هذه الصعوبة بمثال نائفه دائما ، نذكر تلك الحالة التى نتحدث فيها عن الأشياء التى نفضلها ، ونحكم عليها طبقا لنوقنا الخاص ، مثل الاستمتاع برحلة ما ، أو بمذاق وطعم الزيتون ، أو الشعور بالراحة فى غرفة معينة ، والتى عندما نحاول أن نعبر عن كيف نشعر بها ، تعبيرا صادقا ومخلصا ، لا يمكن أن نخطأ فى حكمنا عليها . لأن هذه الأشياء تبدو لنا كما هى فى ذاتها . والشك فى صدقنا فى هذه الحالات ، يشبه شك طالب الفلك ، الذى يتعجب ويتساءل ، عن : أكان النجم الذى أطلق عليه علماء الفلك اسم وأورانس، هو وأورانس، بالفعل أم هو شىء آخر . وطبعا لا يتقدم العلم كثيرا ، ولن يخطأ طالما أنه يهتم باكتشاف أسماء النجوم. ولكن سؤالنا الآن هو العلم كثيرا ، ولن يخطئ مائل أنه يهتم باكتشاف أسماء النجوم. ولكن سؤالنا الآن هو كيف يمكن للأحكام التى تخطئ أن أن تكون خاطئة على الإطلاق ؟ وعن تلك التى لا نخطئ فيها ؟ فإذا كان كل علماء الفلك على صواب فى حالة اتفاقهم على تسمية وأورانس، وهامتى دامتى، كل علماء الفلك على صواب فى حالة اتفاقهم على تسمية وأورانس، وهامتى دامتى، فلماذا لا تكون كل الأحكام على نفس الصورة؟ ومادام يختار الحكم موضوعه الخاص، فليف يمكن القول إن فى الأحكام الخاطئة يكون الحكم على علاقة جزئية بموضوعه ؟ .

مرة أخرى ولتوضيح جانب آخر من هذه الصعوبة ، نلاحظ أنه لا يستحيل الخطأ فقط في الموضوعات المعروفة معرفة جيدة ، وإنما نلاحظ استحالته أيضا ، إذا ما تجنبنا التناقض الذاتي ، في الموضوعات غير المعروفة لنا . والتي نجهلها . وبالرغم من التقديس الديني الذي يتحدث به بعضهم عن «غير القابل المعرفة» ، فإنه من الواضح عدم قدرة أي إنسان على إصدار أحكام خاطئة بدون الوقوع في التناقض الذاتي . لأن الأحكام المتسقة عن ما هو «غير قابل المعرفة» ، تكون بالضرورة خالية من المعني أو لا معني لها . وكونها لا معني لها ، فإنها لا يمكن أن تكون خاطئة . فمثلا لا يستطيع الفرد أن يقول : إن «غير القابل المعرفة» يشن حربا على فرنسا ، أو يضع البقع الشمسية ، أو يكون المرشح الجديد الرئاسة ، لأنه نلك يمثل نوعا من التناقض الذاتي لأن إذا ما قام وغير القابل المعرفة» ، فإنه الم يعد «غير قابل المعرفة» ، وإنما يصبح أما المعرفة» أو «المكشوف عنه» . ولكن إذا حاولت تجنب التناقض الذاتي ، فلن تستطيع الخطأ في «غير القابل المعرفة» . لأنه ليس إلا صديقا «أبراكادابرا» أي كلمة بدون معني ، ولا يمكن أن يكون لها معني . لذلك إذا قات إن «غير القابل المعرفة» . عنه أن الخيال أو إنه «هامتي دامتي» ، فإني أتحدث عن لا شيء ، ولا معني لحديثي ، يحيا في الخيال أو إنه «هامتي دامتي» ، فإني أتحدث عن لا شيء ، ولا معني لحديثي ، ولذا لا أستطيع ارتكاب أخطاء في أحكامي . فلا يكون الكلام الفارغ أو الخالي من المعني ولذا لا أستطيع ارتكاب أخطاء في أحكامي . فلا يكون الكلام الفارغ أو الخالي من المعني

خاطئا ، إلا عندما يقع المتحدث في التناقض الذاتي . وإذا ما تم تجنب التناقض الذاتي ، لا يمكن وصف الحديث الخالى من المعنى بنك خاطىء ، لأنه لن يكون له موضوع خارج ذاته ، يكون ملزما بالاتفاق معه . ولكن بالنسبة لهذه الأمثلة عن الجانب الآخر الصعوبة ، ألا يكون موضوع حكم ما ، غير معروف لهذا الحكم ؟ فكي تكون على خطأ في تطبيق رمز ما ، لابد أن يكون لديك الرمز الذي يرمز اشيء ما . ولكن مادام الشيء دالمرمز له ، غير معروف من خلال الرمز ، فكيف يرمز له يهذا الرمز ذاته ؟ ، ألا يكون مثل دغير القابل المعرفة عارج الفكر تماما ، لذلك لا يستطيع أحد أن يفكر فيه ولا يستطيع على الأهل أن يخطئ فيه ؟ ولكن من جهة أخرى ، مادام الشيء المرموز له ، معروفا من خلال الرمز ، فلماذا لا يكون معروفا ، ويتم الحكم بصحته ؟ ، الواقع أن كل معروفا من خلال الرمز ، فلماذا لا يكون معروفا ، ويتم الحكم بصحته ؟ ، الواقع أن كل معروفا من خلاير مما نعرفه عنهم بالفعل ، فكيف يحدث ذلك ؟ ، صحيح أن كل ذلك يكون ممكنا بالفعل ، ولكن كيف ؟

- £ -

ولكى ننتقل إلى التعرف على جانب جديد من جوانب مشكلتنا ، دعنا نحاول إجراء نوع من الوصف السيكلوجي للحكم بوصفه دحالة عقلية» - وبنظر للحكم بوصفه واقعة تحدث في فكر أي إنسان - فإذا حاولنا وصف الحكم ، بأنه مجرد حادثة ، وبدون أن نسأل عن متى حدثت ؟ فإننا قد نجد به ثلاثة عناصر ، تشبه تلك التي وصفها «أوبرفج» في تعريفه المشهور للحكم ، دبئته الوعي بالصدق الموضوعي لوحدة ذاتية من الأفكار» . هذه العناصر الثلاثة هي : الموضوع (١) (الفكري) ، المصحوب بنوع من حب الاستطلاع عنه ، ثم المحمول ، المصحوب بالإحساس بقيمته ، لإشباع جانب من جوانب الفضول حول الموضوع . ثم الشعور بالنقص أو بالاحتياج ، والذي نشعر من خلاله ، بئن قيمة هذا الفعل لا تكمن في ذاته وحدة ، بل في اتفاقه مع ما وراءه ، أو مع الذي يوجد هناك بوصفه الموضوع الذي ينطق عليه .

والحقيقة أن هذا التحليل لا يفسر الصعوبة ، بقدر ما يزيد من غموضها ، واكن ريما بإجراء المزيد من التحليل تزداد درجة وضوحها . فإذا كنا لا نستطيع الحصول على الموضوع الكامل ، فقد يمكن الحصول على معرفة صحيحة لطبيعة الخطأ . فدعنا نستمر في التحليل ونسير به خطوة إلى الأمام .

<sup>(</sup>١) المقصود هنا دموضوع، القضية المنطقية نرمز له بللوضوع «الفكري» - (المترجم) .

إن الحكم في صورته التقليدية ، وبوصفه حالة عقلية ، يبدأ بشعورنا بنوع من الوعي الناقص أو غير المستقر نسبيا ، وبوجود ما أطلقنا عليه «فكرة – الموضوع» . وعادة ما يكون هذا الموضوع الفكري مصحوبا بنوع من الانتباه ، الذي يهدف إلى إكماله ، بجعله أكثر ارتباطا بالحياة العقلية الواضحة . ولا تتحقق هذه الحياة العقلية الواضحة للموضوع ، إلا بارتباطه بفكرة المحمول . فإذا كان فعل الانتباه ناجحا ، فإن الموضوع يزداد وضوحا في الرعي ، ويصبح أكثر ارتباطا بالأفكار والحالات العقلية الأخرى ، وتتحقق للموضوع المعرفة التي كانت تنقصه قبل حدوث فعل الحكم . ولا يتأتي ذلك إلا بوحدته بالمحمول . كل هذا يكون مصحوبا . بما أطلقنا عليه الشعور بالنقص أو بالاحتياج . إذ يشعر الحكم بئنه يحتاج لموضوع ما ، يماثل ، أو يعد نمونجا لهذه الوحدة بين الموضوع والمحمول ، أو لهذه الوحدة الحاضرة من الأفكار ، وبهذه الطريقة نستطيع شرح كيف يكون الحكم ، كما ورد في تعريف «أوبرفج» .

والواقع أن مسألة إكمال فكرة «الموضوع» بفكرة «المحمول»، والتي تتم في الحكم، مسالة لا يهتم بها إلا الفرد الذي يمارس الحكم، فما هي إلا ظاهرة عقلية. ولكن مسالة صدق الحكم أو كنبه فيجب النظر لها بالنسبة للموضوع غير المحد، والذي أطلقنا عليه الإحساس بالاحتياج أو بالنقص الذي يصاحب الحكم. والحقيقة أنه نائرا ما يكون موضوع الحكم واضحا وضوحا كاملا، لأنه لكي يتحقق له مثل هذا الوضوح الكامل، لابد من حدوث سلسلة لا نهائية من الأحكام. ومع ذلك، وبالنسبة للحكم الواحد، لا يكون الموضوع ، سواء كان واضحا أو غير واضح ، موضوعا ، إلا إذا كان الشعور بالاحتياج قد قام بتحديده وتعيينه. ولا يكون الحكم صابقا أو كانبا إلا بالنسبة لهذا الموضوع غير المحدد. إن «قصد الاتفاق» مع الموضوع يكون كامنا في بالنسبة لهذا الموضوع غير المحدد. إن «قصد الاتفاق» مع الموضوع يكون كامنا في الشعور بالاعتماد على الموضوع وبالاحتياج له، ويظل هذا القصد غير مكتمل مثل الموضوع ذاته . فبطريقة ما يقصد هذا الحكم المفرد الناقص الاتفاق مع هذا الموضوع الغامض .

فإذا كانت هذه طبيعة الحكم ، فكيف يوصف الحكم بالكنب أو يسمى حكما كانبا ؟ ، فبوصفه مجرد وحدة سيكولوجية من الأفكار ، لا يكون صائبا أو كانبا ، وبوصفه مصحوبا بالشعور بالحاجة لموضوع ، فإنه يكون كانبا ، إذا لم يتفق مع موضوعه الناقص التحديد ، ولكن كما قد وضح سابقا ، الموضوع الوحيد الذي يتوفر للحكم ، هو هذا الموضوع الناقص التحديد . ويحتاج الحكم للاتفاق معه وبقدر ما هو محدد

منه فى هذه اللحظة . ومادام لم يتحدد بصورة كاملة ، فإنه لا يكون موضوعا لهذا الحكم على الإطلاق ، وإنما موضوع لحكم آخر . ولا يستطيع المرء معرفة ماذا يتضمن الحكم فى حالة ، ما إذا كان الشعور الناقص بالحاجة الموضوع ، شعورا مكتملا وليس ناقصا . وربما يمكن القول بأن هذه الحالة تشبه شعور الفرد بعدم معرفة كم عدد المدن التى قد تنشأ حول بركة كونتها مياه الأمطار ، فى حالة تحول هذه البركة الصغيرة إلى بحيرة كبيرة . إن غموض موضوع الحكم المفرد لا يجعل الحكم كانبا ، با غالبا ما يكون هذا الحكم حكما صابقا ، إذا كان حكما مخلصا .

وقد يعترض معترض علينا ، بأننا أهملنا في وصفنا للحكم ، العلاقة الوثيقة والمتبادلة بين الأحكام المختلفة . فالفكر وحدة عضوية واحدة . ولا يمكن وصف الحكم بأنه حكم خاطئء في معزل عن علاقته بالأحكام الأخرى ، وبالاستناد إلى علاقته بموضوعه «ناقص التحديد» فقط . ولا يكون الحكم حكما خاطئا إلا إذا كان يقع ضمن مجموعة من الأحكام المتعلقة بموضوع واحد . ولا تظهر إمكانية الخطأ إلا إذا كان بين الأحكام نوع من الوحدة العضوية . والحقيقة أننا لا نرفض ذلك القول ، بل نؤكد أننا قد ننتهى إلى النتيجة ذاتها . ولكن هدفنا الآن ، أن نبين أن الافتراض الشائع ، بأن الحكم موضوعه الخاص ، الذي يثبت صوابه أو عدم صوابه ، بصرف النظر عن صلته بالأحكام الأخرى المتعلقة بنفس الموضوع ، يعد افتراضنا متناقضنا ، ويؤدي إلى نوع من الصعوبة . فلا نستطيع أن نرى كيف يكون ممكنا ، أن يفشل الحكم في الاتفاق مع موضوعه المختار ، أو الذي قصد اختياره بنفسه . ولكي يمكن تغطية الموضوع بصورة كاملة ، يجب علينا براسة فئات معينة من الأخطاء بنوع من التفصيل ، ونبين كيف نتحقق من صحة موقف الفهم العام من هذه الأخطاء ، ومن صحة أو خطأ فرضه المسبق ، بأن الخطأ لا يكون ممكنا ، إلا إذا كان الموضوع غير حاضر في العقل ، وبأن الحكم يمكن أن يكون موضوعه ، حاضرا حضورا جزئيا العقل . وعند اختيارنا افئات الأخطاء وضعنا في اعتبارنا اختيارها وتصنيفها تبعا لتعريفات الفهم العام . والفروض التي أقامها عليها . حتى نبين أنها مؤدية إلى الصعوبة . وإن نحاول تفسير سبب وضع هذه الفروض ، وإنما نكتفي بعرضها فقط .

ونود أن نلفت انتباه القارىء ، إلى أن دراستنا لنماذج معينة من الأخطاء ، لا تعنى نقصا في نظريتنا العامة ، فالعام هو ما نسعى له ، وعندما ندرس هذه الفئات من الأحكام الخاطئة لا نهدف إلى بيان استحالة تفسيرها بصورة خاصة ، وإنما نهدف

إلى إثبات استحالة الخطأ عموما في ظل الفروض الحالية للفهم العام، والحاجة إلى فروض جديدة . وقد تكون هذه الفئة من الأخطاء أو تلك ، من الفئات التي تتصف بنسبية الأحكام ، ولكن وصف الأحكام كلها بالنسبية الكاملة مسالة تتضمن خلطا وتتاقضا ذاتيا ، ولا تتفق مع طبيعة الأشياء . إن أي فرض يتحدث عن النسبية الكاملة بالنسبة للخطأ ، يجب أن يفسح المجال لفرض جديد . ومرادنا في كل الأمثلة التي نسوقها ، أن نبين استحالة التخلص من الصعوبة المتعلقة بالأخطاء ، والتي تؤدي إلى استحالتها ، بدون وضع بعض الفروض الجديدة .

- 4 -

الفئة الأولى من الأخطاء هى الفئة المتعلقة بالحالات العقلية للجار . ودعنا نفترض جدلا وجود الجار . فنحن لا نهتم هنا بوحدة الأنا ، وإنما بعرض الصعوبات المتعلقة بطبيعة الخطأ . ويمكن القول بأنه إذا لم يكن الجار موجودا ، فإن طبيعة الخطأ الكامنة في حكمنا بوجوده ، تتضمن تقريبا نفس الصعوبات . لذلك نفضل البدء بافتراض أننا نحن وجيراننا نوجد بوصفنا أفرادا مستقلين ، ونسال كيف يمكن أن نخطئ في حكمنا على عقول وأفكار جيراننا .

لنسال أولا من هو جارى ؟ في من المؤكد وبناء على افتراضنا ، وعلى الفروض التى عرضناها في أثناء مناقشة الجزء الأخلاقي من هذا البحث ، لا تُعتبر فكرة من بين أفكارى ، جزءا من تفكيرى . فهو ليس موضوعي ، وإنما طبقا لعبارة الأستاذ وكليفورده مطرود خارج أفكارى . إنه ليس شيئا في أحلامي ، مثاما لا يكون لي وجود في أحلامه . ومع ذلك أقوم بإصدار أحكام عنه ، ويقوم هو أيضا بإصدار أحكام عنى . وعندما أقوم بالحكم عليه ، أفعل ذلك بالنسبة لمجموعة من الأفكار التي أقوم بتشكيلها بنفسي عنه ، وأدعى بئنها تنوب عنه ، فهناك في عقلي صورة أو رمز من إبداعي الخاص ، أو طيف من خيالي ، ينوب عنه ، وكل ما أقوله عن الحياة الباطنية ، يشير مباشرة إلى هذا النائب . ولقد قالت الفلسفة الأسكتلندية الكثير عن ما أسمته المعرفة المباشرة أو الحاضرة للموضوعات في مقابل المعرفة التمثلية لها . ولكن لا يستطيع أكثر الفلاسفة الأسكتلنديين تعصبا ، أن يقول : إنه ليس لدى ، كما يقول الفهم العام ، إلا معرفة تمثلية لأفكار جارى ومشاعره . فذلك هو النوع الوحيد

من المعرفة ، الذى يعتبره الفهم العام ممكنا لى . أما كيف أعرف وجود هذا الكائن الخارجى . فإنها مسألة لا تعنينا الآن . إننا نلاحظ فقط أن صعوبتنا عن الخطأ تظهر لنا في صورة جديدة . إذ كيف أصدر حكما خاطئا عن جارى مادام ، تبعا لوجهة نظر الفهم العام ، غير موجود حتى ولو بصورة جزئية ضمن أفكارى ؟ كيف أقصد هذا الجار بوصفه موضوعا لفكرى ، وهو لم يكن موجودا في أى لحظة بوصفه موضوعا من بين موضوعاتى الفكرية على الإطلاق ؟ .

ريما لا تبدو المشكلة واضحة لكل فرد منا ، فدعنا نزيد من توضيحها بالمثال التالي ، عن وجود سنة أفراد داخل أي حواريتم بين فردين . فإذا كان «جون» و «توماس» يتحبثان معا ، فإنه يكون هناك كل من «چون» «وتوماس» الحقيقيين ، والصورتين المتأتين لهما ، وأفكار كل منهما عن الآخر . دعنا ندرس أربعة أفراد فقط ، وبالتحديد دجون الحقيقي، ، و «توماس الحقيقي» ، و «جون» كما يدركه «توماس» ، و «توماس» كما يدركه «جون» . فعندما يحكم «جون» ففي أي «توماس» يفكر ؟ من الواضح أنه يفكر في ذلك الذي يمكن أن يكون موضوعا من موضوعات فكره ، أي في «توماس» كما يبركه . والآن في أي «توماس» يمكن أن نخطئ؟ أهو «توماس» الذي يتصوره؟ بالطبع لا ، لأنه يعرفه جيداً ، وإبراكه «لتوماس» ، أو الصورة التي شكلها عنه ، من إنشائه ، وما يقرر وجوده ، يكون موجودا بالنسبة له . إذن هل يخطئ في «توماس الواقعي» ؟ بالطبع لا ، لأن تبعا لوجهة نظر الفهم العام ، أنه ليس له أي صلة «بتوماس الواقعي» ، لأنه لم يكن جزءا من تفكيره أو موضوعا من بين موضوعاته الفكرية على الإطلاق . قد يقول قائل هنا ، بأن هناك مغالطة معينة في هذا الاستنتاج ، مادمنا ندرك تماما وعلى ثقة بأن «جون» يمكن أن يصدر حكما خاطئًا عن «توماس الحقيقي» . من الواضح طبعا أنه يستطيع أن يخطئ في حكمه على «توماس» ، وهناك نوع من المغالطة ، إلا أننا لسنا مستولين عنها ذلك أن الفهم العام هو المستول عن وجودها ، مادام يصر على أن «توماس» لم يكن في أي لحظة من ضمن الموضوعات الفكرية «لجون» ، ومع ذلك يستطيع دچون، أن يخطئ في الحكم عليه . فكيف يمكن أن تزيل هذه المغالطة ؟

ريما يقال إننا قد وضعنا تعريفا ضيقا جدا الموضوع . ولابد من وجود تعريف آخر ، يقدم حلا للإشكال . الحقيقة أن المسألة لا تتعلق بالتعريف ، بقدر ما تتعلق بإصرار الفهم العام على أن الموضوعات توجد خارج عقولنا . لذلك هناك طريق واحد يفرض نفسه كحل المشكلة ، وهو أنه إذا ما قمت بإصدار حكم ما ، وكان هناك كائن آخر ، يستطيع أن يرى كلا من الحكم الذي أصدرته ، والموضوع الخارجي هناك ، ويرى أيضا

عدم تشابه الحكم مع الموضوع ، فإن هذا الكائن يستطيع القول بأن الحكم الذى أصدرته ، يعد حكما خاطئا . فإذا استطاع «توماس» أن يعرف أفكار «جون» عنه ، فإنه حينئذ من المكن أن يدرك خطأ «جون» . وهذا هو المقصود بالخطأ في تفكير «جون» .

واكن يجب أن نلاحظ أن مجرد عدم اتفاق فكر ما مع موضوع ما ،لا يجعل هذا الفكر خاطئًا . فالحكم يجب ألا يتفق مع الموضوع الذي اختاره . فإذا كان «توماس» غير موجود في أي لحظة من اللحظات ، ضمن أفكار «چون» ، فكيف يستطيع «چون» اختيار «توماس الواقعي، بوصفه موضوعا لحكمه ؟ ، فإذا ما حكمت بوجود مقلمة في هذه الحجرة ، وكانت هناك حجرة ثانية ، تشبه الحجرة الأولى في كل شيء ، ما عدا وجود المقلمة بها ، فمع أي شيء لا يتفق حكمي هل يستطيع من ينظر الغرفة الثانية أن يحكم بأن حكمي خاطىء ؟ إننى لم أقصد تلك المقلمة : الموجودة في الغرفة الثانية ، بل هذه الموجودة هنا في الغرفة الأولى ، وربما لا أعرف شيئا عن المقلمة الأخرى ، ولم تكن ضمن الموضوعات التي أفكر فيها ، وإذلك لا أستطيع أن أصدر حكما خاطئًا عنها . كذلك لنفرض وجود «توماس الواقعي، خارج فكر «جون» وتصانف تشابهه مع «توماس المثالي» الذي يتصوره «جون»، فيما عدا بعض الأفكار أو المشاعر التي ينسبها «جون» «لصورة توماس» التي يتصورها ، فهل يجعل ذلك فكرة «جون» عن «توماس» فكرة خاطئة ؟ ، بالطبع لا يمكن أن تكون خاطئة ، لأن «جون» عندما تحدث عن «توماس» ، لم يتحدث إلا عن «توماس المثالي» أو عن الصورة التي لديه عن «توماس» . و «توماس الحقيقي» هو الغرفة الثاندة الذي لا يعرف «جون» عنها شيئا ، هو الجانب الآخر للسرع ، الذي لم يستطع «جون» إدراكه . إن «توماس» الذي يتحدث عنه ، ما هو إلا الصورة التي لديه عنه ، والتي قد شكلها بنفسه . وهذه الصورة هي التي يستطيع الحكم عليها ، والتفكير فيها ، وقد تكون أحكامه متسقة ومتوافقة معها أو غير متفقة وأما «توماس الحقيقي» ، أو الشخص الكائن هناك ، فإن «جون» لا يستطيع حياله شيئا . إن «توماس الحقيقي» لم يكن في أي لحظة موضوعا لحكمه ، فكيف يخطئ فيما ليس موضوعا من بين موضوعات فكرة ؟

قد يظهر من يجيبنا بئن ذلك شيء مناف العقل . فمن المؤكد أن «جون» و «توماس» يتعاملا مع الصورة التي يكونها كل منها عن الأُخر ، ومن المؤكد أن ذلك ما يجعل أي منهما قد يخطئ في حديثه عن الشخص الحقيقي لأي منها . والدليل علي أنهما يستطيعان الخطأ ، دليل بسيط . لنفترض أن هناك مراقبا ، فردا ثالثا ، يدرك كلا من «جون» و «توماس» وليراكا مباشرا ، لدرجة أنه يمكن القول ، إنه يشملهما معا ، بوصفهما جزءا من كيانه . عندشد يستطيع مقارنة حكم «جون» عن «توماس» ، أو حكم «توماس» عن «جون» ،

فإذا ما رأى تطابق صورة «توماس» لدى «جون» ، مع «توماس الحقيقى» كان حكم «جون» حكما صادقا ، وإذا لم تتطابق الصورة التي لديه مع «توماس الحقيقى» ، كانت كل أفكار «جون» عن «توماس» أفكارا خاطئة . وذلك يفسر المقصود بقدرة «جون» على أن يخطأ في أحكامه عن «توماس» .

والحقيقة أن هذا التفسير بعد مناسبا تماما بالنسبة لغايته ، وسوف نحتاجه مرة ثانية فيما بعد . ولكن بالنسبة للصعوبة التي نتحيث عنها الآن لا نستطيع أن نكتفي به لأننا لا نريد أن نعرف الحكم الذي قد يصدره مفكر ثالث يحوى هنين الفردين ، وأنهما مجرد عنصرين من عناصره ، ولاستقلال بينهما . وذلك لأننا بدأنا مع افتراض الفهم العام . بأن كلا من دجون، و «توماس» ، فردان مفضلان ، ولم يكونا في أي لحظة من اللحظات ، صورتين أو فكرتين في فكر كائن ثالث . حقيقة قد نتخلي عن هذا الافتراض فيما بعد . ولكن بالنسبة للحالة الراهنة ، علينا أن نتمسك به . وهكذا ، حكم «جون» عن «توماس» ، والذي افترضنا أنه حكم على «توماس الحقيقي» المستقل في وجوده ، قد تحوَّل وصار مجرد حكم على فكرة دجون، عن دتوماس، أو دصورة توماس، لدى دجون، . ولكن لا تكون الأحكام خاطئة ، إلا إذا تعارضت مع موضوعاتها المقصودة ، ولم تتفق معها . فماذا يكون موضوع حكم دجون، ، عندما يقوم بالتفكير في دتوماس، ؟ ، من الواضح أنه ليس «ترماس الحقيقي» ، لأنه لا يمكن أن يكون موضوعا في عقل إنسان آخر ، بل صورة «ترماس» . وكون أن موضوع «جون الحقيقي» هو «صورة توماس» ، فإنه لا يستطيع إذا كان مخلصا في أفكاره وواعيا بما يقصده عند حديثه عن «توماس» ، أن يفشل في التوفيق بين أحكامه والصورة التي لديه. وباختصار بناء على هذا الفرض الأساسي، يعتبر كُلاً من «جون» وتوماس كائنين منفصلين ، ولا يستطيع أن يكون أي منهما جزءا من فكر الآخر . وينوب عن كل منهما صورة ، يقوم بصنعها كل فرد منهما ، ولا يقصد أيًا منهما غير هذه الصورة التي كونها ، عنهما يقوم بالتفكير أو بإصدار حكم عن الفرد الآخر ، لأنه إذا لم يعبر المرء في حديثه عن ما يجول في خاطره ، يكون حديثه لا معنى له .

وهكذا يكون كل من جون وتوماس ، من وجهة نظر الفهم العام ، مثل مجموعة من الغرباء . لا يعرف أى منهما شيئا عن الآخر . وربما يمكن القول بأن سؤالك لفرد أعمى عن الألوان ، طالبا منه الحكم بصحة أو خطأ مركب معين من الألوان ، يشبه سؤالك لكل من جون وتوماس ، بإصدار أحكام عن بعضهما ، فمن وجهة نظر الفهم العام أن الفرد الأعمى يستطيع تريد أحكام صائبة أو خاطئة عن ألوان معينة ، ولكنه لا يستطيع أن يخطئ في حكمه على ألوان لا يعرف عنها شيئا ، وكذلك قد تكون على استعداد القول

بأن الكلب يستطيع أن يخطئ رائحة السيارات المنتشرة في الطريق السريع ، ولكن يمكنك أيضا أن نؤكد أنك لا تستطيع الخطأ في الحكم عليها ، لأنك لا تشم رائحتها . ويستطيع عالم الرياضة ، طبقا لوجهة نظر الفهم العام ، أن يخطئ في استدلاله ويرهنته على معادلة رياضية معينة ، بينما لا يستطيع إنسان الغابة أو البدائي ارتكاب مثل هذا الخطأ ، لأنه لا يعلم شيئا عن هذه المعادلة . والآن كيف يمكن أن يخطئ كل من «جون» وتوماس في كل منهما على الأخر ، في حين أن أيا منهما لم يكن حاضرا حضورا مباشرا في فكر الآخر ، تماما مثل عدم معرفة الأعمى للألوان ، وعدم معرفة حصاص المعادلات ، صاحب الكلب لرائحة السيارات ، وعدم معرفة الإنسان البدائي لخصائص المعادلات ، يؤكد انا الفهم العام أن كلا منهما يستطيع أن يخطئ في حكمه على الآخر ، وأن مثل هذا الخطأ أمر شائع وموجود ، ولكنه يرفض تفسيره وتوضيحه بالرغم من إقراره بوجوده .

ويتضح تناقض موقف الفهم العام ، ونتائجه في الحالة التالية . يكون حلم ما حلما زائفا ، مادام يحوى الحكم بأن الأشياء كذا وكذا توجد منفصلة ومستقلة عنا ، ولكنه على الأقل مادمنا نتحدث في أحلامنا عن الموضوعات كما ندركها ، فإننا نصدر أحكاما صحيحة . ولكن ألا تكون الحياة الفعلية لأحكامنا عن كائنات فعلية مثلنا ، تشبه الحلم الذي يجب أن تناظره أشياء أو مناظر حقيقية أو حدث معين في العالم ؟ . الحقيقة أن مثل هذه المناظرة بين الحلم والواقع ، لن تجعل الحلم صحيحا أو خاطئا . وإنما تكون مجرد صدفة عارضة ، أو مناظرة يمكن أن يلاحظها ملاحظ خارجي ، ولكن من المؤكد أن الحالم لا يفكر في الموضوعات الخارجية ، وإنما يفكر في الأشياء التي يتصورها في حلمه . ولكن ألا يكون «توماس» هكذا ، وهكذا فقط ، في فكر «جون» ، أي كما لو كان «جون» قد حلم ، أو تصادف أن حلم بوجود «توماس» ، والذي يبدو لأي مراقب من الخارج أنه شبيه «بتوماس الحقيقي» ، ألا يكون شبح «توماس» أو «توماس الصورة» ، الموضوع المباشر الوحيد لدى «جون» ، شيئا فعليا في فكر «جون» ؟ . الصورة» ، الموضوع المباشر الوحيد لدى «جون» ، شيئا فعليا في فكر «جون» ؟ . الكون إذن «توماس الواقعي» المستقل موضوعا لدى «جون» بأى معنى ؟

مرة ثانية دعنا نفترض وجود فردين ، قد تم حبسهما منذ ولائتهما في غرفتين مستقلين . ويستطيع كل فرد منهما ، بوسيلة ضوئية معينة أو فانوس ، أن يعرض على جدار غرفة الفرد الآخر وفي فترات زمنية معينة ، سلسلة من الصور . ولكنه لا يستطيع معرفة تلك الصور التي يقوم بعرضها على جدار الغرفة الأخرى ، ولا يعرف أيضا أي شيء عن هذه الحجرة الأخرى ، إلا من خلال ما يراه من صورها على جدار غرفته .

ولنفترض أنهما قد ظلا هكذا إلى الأبد . فيرى أحدهما ، وليكن (أ) على جدار غرفته صورا ، تشبه إلى حد ما ، ما يكون قد شاهده في غرفته هو نفسه في أوقات أخرى -ولكنه بدرك أنها مجرد صور ، تمثل ما بحدث في الغرفة الأخرى ، ويبرك أنها تشبه غرفته . فبدأ يهتم بهذه الصور ، وقام بفحصها وتأملها ، وتنبأ بتغيراتها المستقبلية ، فأصدر أحكاما عنها . واكتشف وسيلة ما التأثير فيها ، وإن كان لا يعلم تفصيلاتها ، وبستطيع أن يحدث بها ، تغيرات في الصور التي تحدث على جدار غرفة الفرد الثاني (ب) ، والتي تؤدي بدورها إلى حدوث تغييرات وتؤثر في الصور التي ينتجها الفرد الثاني (ب) . على جدار غرفة الفرد الأول (أ) . فإذا ما حدث ذلك يستطيع الفرد الأول (أ) أن يقول أنه قد أجرى اتصالا مع «الغرفة الصورة» أو مع الغرفة التي يتصورها . وأن الفرد الثاني (ب) يحيا مع الصور التي تصدرها له غرفة الفرد الأول (أ) . فإذا ما تم التقدم خطوة في فروضنا ، وافترضنا . بأن ليس هناك أي وسيلة اتصال بين الفردين ، وأنهما محبوسان ولس هناك أي موضوعات أخرى أمامهما ، إلا أفكارهما والصور المتغيرة على جدار غرفتيهما . فهل يؤثر في على مصداقية الأحكام التي تصدرها الفرد الأول (أ) ، هل يمكن أن يجعلها صادقة أو كانبة ؟ وحتى إذا افترضنا أن الفرد الأول (أ) ، كان قادرا على أن يتحكم في الصور التي تظهر على جدار غرفته ، وبوسيلة ما يستطيع بها ، أن يبدل في الصور التي يحدثها على جدار غرفة الفرد الثاني (ب) ، بطريقة لا شعورية ، فإنه لا يمكن القول بأن الفرد الأول لديه معرفة عن الفرد الثاني الحقيقي أو عن غرفته الحقيقية ، ولذلك ، لا يستطيع أن يصدر أحكاما خاطئة على الغرفة الثانية ، لأنه لم يفكر فيها ، ولم تكن ضمن موضوعات فكرة على الإطلاق . فيكون مثل الحالم ، لا يستطيع أن يفكر إلا في الصور التي على جدار غرفته . وعندما يحاول ردهم إلى علة خارجية ، فإنه لا يقصد بتلك العلة ، الفرد الثاني الواقعي أو غرفته الحقيقية ، لأنه لم يحلم إطلاقا بهذا الفرد الثاني الحقيقي ، وإنما حلم فقط بالمسور التي تظهر على جدار غرفته ، وبتفسيراته لها . لذلك لا يستطيع إطلاق أى أحكام خاطئة عن غرفة الرجل الثاني ، تماما مثل الإنسان البدائي لا يستطيع أن يخطىء في حساب التفاضل والتكامل.

إذا كان هناك عالم فى الفضاء ، يشبه العالم الذى نحيا فيه ، وتحدث فيه نفس الأحداث التى تحدث فى عالمنا ، لا يمكن أدخاث التى تقوم بإصدارها عن عالمنا ، لا يمكن أن تنطبق عليه ، لأننا لا نقصده عند الحكم ، بل نقصد هذا العالم الذى نحيا فيه .

فلماذا لا تكون العلاقة بين «توماس» الصورة وتوماس الحقيقى ، تشبه العلاقة بين عالمنا والعالم الثانى الكامن هناك ، ولماذا لا تكون مثل العلاقة بين تصور (أ) للغرفة التى يسكنها الفرد الثانى (ب) وغرفة (ب) الحقيقية بالفعل ؟ فلا يعرف أى فرد منهما عن الغرفة الحقيقية للآخر شيئا ، وكل ما يعرفه هو الصور التى تظهر على جدار غرفته . ولا يستطيع أن يصدر أحكاما صابقة كانبة ، إلا عن الصور أما للغرف الحقيقية فإن أيا منها لا يكون لديه أننى فكرة يمكن أن تساعده على إصدار حكم خاطىء ، لأنه لم يغادر الغرفة التى يحيا بها عند ولائته ، ولم تكن الغرفة الأخرى فكرة من بين أفكاره فى أى لحظة من اللحظات .

الحقيقة أن هناك سببا واحدا وراء فشلنا في إدراك هذه الواقعة إدراكا واضحا وهو أننا نميل دائما ، لرؤية المسألة من وجهة نظر فرد ثالث ، بدلا من رؤيتها من وجهة نظر أي فرد من الفردين (أ) و (ب) أنفسهما . فإذا استطاع الفرد الأول أن يخرج من غرفته ، ويرى غرفة الفرد الثانى ، فإنه يستطيع القول «إن صوره كانت صورا صحيحة أو العكس» . ولكن بالنسبة الحالة المفترضة ، لا يستطيع الفرد الأول أن يغادر الغرفة ، وأن يرى غرفة الفرد الثاني إطلاقا ، ولم يشاهد إلا الصور التي تظهر على جدار غرفته ، لانك لا يكون لديه موضوعات لأحكامه ، إلا الصور التي يراها على جدار غرفته ، وبالتالي لا تكون لديه القدرة على إصدار أحكام خاطئة على الغرد الثاني ، تماما مثل الفرد الذي ولد كفيفا ، لا يستطيع الحكم ، أو إصدار أحكام خاطئة عن الألوان .

إن العلاقة بين الفردين (أ) و (ب) ، المسجونين منذ ولادتهما ، تشبه العلاقة التى سببق أن تحدثنا عنها وافترضنا قيامها بين أى فردين مستقلين من الناس . فإذا لم تكن فى يوم من الأيام ، ضمن أفكارى أو فى عقلى ، وإنما مجرد الصورة التى أسمها لك فى فكرى ، فإن وضعى يشبه الفرد الأول (أ) ، عندما يشاهد صور الغرفة الثانية للفرد (ب) على جدار غرفته . ومهما تحدثت عنك ، أوفما كان حديثى إلا عن صورتك ، وعن فكرتى عنك ، والتى ليس لها أى علاقة بحقيقتك الواقعية ذاتها ، ولذا يظل كل من هجونه وتوماس محبوسا فى سجنه . يفكر كل منهما فى صورة الآخر ، ولا يستطيع معرفة الشخص الحقيقى له . وإن يمكن أن يعرفا مدى صدق صورة كل منهما عن الآخر ، إلا إذا كان هنا شخص ثالث يشملهما ويحويهما معا ، ويستطيع أن يقارن الصورة بالفرد الحقيقى ، ولا يستطيع أى فرد منهما أن تكون لديه فكرة صادقة أو كانبة عن الآخر ، إلا من خلال هذا الفكر الشامل الذى يحويهما معا .

والواقع ، أن مثل هذه النتيجة التي توصلنا إليها ، قد تعد غريبة إلى حد ما بالنسبة لفكرنا اليومى ، لأننا في حياتنا اليومية ، نعتمد على نظرتين مختلفتين ومتناقضتين للعلاقة بين الكائنات الواعية . فمن جهة ينظر إليها بوصفها كائنات منفصلة مستقلة عن بعضها البعض ، أو كما قال عنها الأستاذ «كليفورد» كائنات مطرودة يطرد بعضها بعضا . ومن جهة أخرى ، نتحدث عنها كما لو كان أي واحد منهم يستطيع أن يعرف أفكار الآخر ، أو يصبح جزءا من أفكاره ، أو كما لو كان أي واحد بإمكان أي فرد منهم ، بالرغم من استقلاله الذاتى ، أن يصبح موضوعا في فكر الآخر . فلا عجب ، أننا بمثل هذه الفروض المتناقضة عن طبيعة علاقاتنا مع جيراننا ، نجد من السهل طينا إصدار أحكام متناقضة عن طبيعة الخطأ . والواقع أن هناك صلة بين هذا التناقض الذي يقع فيه الفهم والوهم الأخلاقي الذي سبق أن أطلقنا عليه وهم الأنانية . وتوضيح هذه الصلة ، قد يفيدنا في أكثر من مجال .

## -1-

ننتقل إلى فئة أخرى من الحالات ، بعد فشل محاولتنا لفهم إمكانية الخطأ من خلال الفئة السابقة ، وتعتبر هذه الفئة الجديدة أبسط من الفئة السابقة من الأخطاء ، لأنها تعلق بأخطائنا فى أمور الواقع وهى مسائل واضحة تماما فى طبيعتها . وطالما أن هذه الفئة من الأخطاء هي الأهم من الناحية العملية ، فإننا ما نستطيع التخلص من المسائل الدقيقة التى قد عانينا منها فى الفئة السابقة من الأخطاء . ولقد لوحظ أن الأخطاء المتعلقة بالموضوعات المالية ، ويقوانين الطبيعة ، وبالتاريخ ، وبالستقبل تشبه الخطاء المنبة الخبرات الفعلية أو المكنة . إذ نتوقع أو نفترض ، أن خبرة ما معينة ، أو فى ظل ظروف معينة ، قد تتحول لتصبح مختلفة عما تم افتراضه أو توقعه . فمادامت خبراتنا التى لا نحياها الآن ، تعتبر وقاع موضوعية ، وقابلة التعريف الواضح ، فإنه قد يبدو أن الخطأ فى الحكم عليها يبدو أمرا سهلا إدراكه .

ولكن سريعا ما نصاب مرة أخرى بالشعور بخيبة الأمل واليئس . إذ أن الأخطاء في مسائل الخبرة وموضوعاتها ، مسائلة شائعة . لنأخذ حالة الخطأ في حادثة مستقبلية متوقعة . فماذا نقصد بالمستقبل؟ ، وكيف نتعرف على زمن معين فيه؟ إن هنين السؤالين يلقيان بنا في بحر من المشكلات المتعلقة بطبيعة الزمن نفسه . فعندما أقول إن هذا أو ذاك سوف يكون كذا وكذا في لحظة مستقبلية ، أفترض وقائع معينة لا

تكون حاضرة في الوعي في هذه اللحظة الآنية . وبالرغم من أنها وقائع فربية ، ليس لها وجود على الإطلاق ، فإنى أفترض قدرتي على الخطأ في الحكم عليها . إن اللا وجود المنسوب إليها نوع خاص من اللا وجود ، ويتطلب منى تأكيدات وإثباتات . فإذا فشلت في إثبات الطبيعة الحقة لهذا «الواقع اللا موجود» ، أكون قد ارتكبت خطأ ، ولا يفرض في تلك المالة ، أن أقوالي وأحكامي ، سوف تصبح فيما بعد خاطئة أو قد وإنما يفرض أيضا أنها خاطئة الآن ، حتى وإن كان الواقع الذي قد تتفق معه ، لا يحدث إلا بعد عدة قرون في المستقبل. وبالرغم من ذلك ، لا يعبر هذا المثال عن الصعوبة كلها . فدائما ما افترض أيضا أن خطأ تنبؤ ما ، يمكن أن يُكتشف ، عندما يحين الوقت الذي يفشل فيه التنبؤ في التحقق ، فحينئذ أفترض قدرتي على النظر إلى الوراء وإلى أحداث الماضي وأقبول: لقد كنت قد تنبأت بحدوث كذا وكذا في هذه اللحظة ، ولقد مضت هذه اللحظة ، ولم يحدث ما توقعت ، بل وحدث عكس ما توقعت . ولكن هل أستطيع في الحقيقة القيام بمثل هذه المقارنة ؟ ، وهل المقارنة ممكنة التحقق ؟ لأنه عندما يحدث الحدث ، لا يكون التوقع موجودا . إن هنين النمطين من الفكر مختلفان . وهناك انفصال بين التوقع والخبرة الفعلية ، لأن لكل منهما زمانه . فكيف استحضرهما معا ، وأجمع بينهما مقارنا ، كما لو كان لهما نفس الموضوع ؟ ولا يمكن الركون إلى الذاكرة ، لأنه يمكن طرح نفس السؤال بالنسبة الذاكرة وعلاقتها بالفكر الماضر . فكيف يمكن المقارنة بين فكر مضى وفكر حاضر ، لنرى ما بينهما من صلة ؟ لقد عاش الفكر الماضي لحظته ، وكانت له أفكاره وتمبوراته عن المستقبل الخاص به . فكيف تستطيع أن تحكم ، بأن التصور الذي وضعه الفكر المتوقع في الماضي ، بالنسبة الحظة المستقبلية يكون مطابقا مع التصور الذى قد وضعه الفكر الحاضر لهذه اللحظة الحاضرة ، بحيث يجعل هاتين اللحظتين لحظة واحدة ؟ إننا هنا باختصار شعيد ، قد افترضنا وحود فكرتن مختلفتين ، فكرة عن مستقبل متوقع حدوثه ، وفكرة عن خبرة حاضرة معيشة ، وافترضنا أيضا أنهما منفصلتان زمنيا ، لا ينتميان لوعى واحد على الإطلاق . فكيف يمكن القول بأتهما ينتميان لنفس اللحظة على الإطلاق ؟.كيف يعقل القول بتطابقهما ؟ وأخيرا كيف لمستقبل لم يتحقق بعد ، أن يكون موضوعا حقيقيا لأى فكر كان ، وكيف ، يمكن لأي لحظة لاحقة أو مستقبلية أن تتطابق معه ؟

إن أى فكرا يتعلق بالحاضر ينفصل عن الفكر الذى حدث فى الماضى ، تماما مثل انفصال «جون» عن «توماس» . فكل منهما لا يقصد إلا الموضوع الذى يفكر فيه . فكيف يمكن أن يكون لهما موضوع مشترك ؟ أليس هناك اختلاف بينهما ، ولكل منهما

قصده الخاص ؟ ولكن لكى نجعل وجود الأخطاء فى أمور الواقع وجودا منطقيا ، يجب أن نفترض افتراضات غير منطقية ، حتى يبدو هذان النمطان المختلفان من الفكر نمطا واحدا ، ويقصدان موضوعا واحدا . وتلك هى الصعوبة التى تواجهنا فى الفئة الثانية من حالات الخطأ .

## **- V** -

الواقع أن هناك الكثير من المشكلات التى تتعلق بطبيعته الخطأ ، منهما ما هو عام ومنهما ما يتعلق بفئة معينة من الأخطاء . وقد يشعر القارىء ، بنوع من الإحباط ، فلا يرى إمكانية لوجود الأخطاء ، بل ويؤكد عدم وجودهما وجودا مبررا . أفلم يسد التناقض الذى وصفنا به أحكامنا كل ثغرة لنا ، حتى بدت أحكامنا مستحيلة ؟ فإذا كان كل حكم من الأحكام محكوم بدائرة مغلقة من الفكر بحكم طبيعته ، وبدون أى صلة بالخارج ، فهل يستطيع أن يأتى من ينسب إليه موضوعا خارجيا ؟ ربما يكون هناك مخرج لنا من هذه الصعوبة ، يتمثل فى التول بأن الأحكام لا تكون صائقة أو كانبة خارج ذاتها ، وما هى إلا أحكام ذاتية ، لا تحدث إلا داخل الذات .

نريد من القارىء أن يلقى نظرة أخيرة على هذه الصورة الجديدة لمنهب النسبية الكاملة ، والتى يحاول المنهب بها ، أن يقدم حلا لتلك الصعوبة . يقول المنهب دكل حكم على شاكلة (أ) يكون (ب) يتفق ولا يستطيع أن يطابق إلا موضوعه الخاص ، الذى يكون حاضرا في النهن عند إصداره . ولا يستطيع أن يتفق أو لا يتفق مع أى موضوع خارجى . لأنه يقف وحده مع موضوعه الخاص . ولا يمكن أن يكون صادقا أو كانبا خارج ذاته . ويحقق كل مقاصده ، إذا جاء متفقا مع ما يكون حاضرا في النهن لمخلة ظهوره والتفكير فيه . ولا يمكن وصف أحكامنا بالصواب أو الخطأ إلا بهذا المعنى فقط» .

وبالرغم من أن هذا الاقتراح ، قد يقدم حلا الصعوبة ، فإنه لا يخلو من التناقض إن الفكر القائل بأن الحكم لا يكون صائبا خارج ذاته ، أيكون هو نفسه صائبا خارج ذاته أم لا ؟ إذا كان صائفا خارج ذاته ، بات لدينا إمكانية وجود حقيقة أخرى ، غير تلك الحقيقة النسبية أو الذاتية . وإذا كان خاطئا ، بات لدينا أيضا خطأ موضوعي .

وأما إذا كان أو خاطئا ، فإن مذهب النسبية ذاته لا يعد حقيقيا أو مذهبا صحيحا على الإطلاق ؟ فقد يضع فرد ما فكرة عن عالم من الأحكام المنفصلة ، ثم يقول دكلا منها يتعامل مع موضوعه الخاص فقط ، ولا يوجد أى نوع من الوحدة التي يمكن أن تجعلها أحكاما صادقة أو خاطئة» . ومع ذلك يجب أن يظل هذا العالم الذى تصوره الفرد العالم الحقيقى . وإلا أن يكون هناك أى معنى لمذهب النسبية . ومهما حاول المرء البحث عن حل لذلك الموقف ، فإنه واقع فى الدور المنطقى لا محالة . إن الخطأ يجب أن يكون حقيقيا وموجودا ، وتنظيم الفهم العام للأحكام الخاطئة وعلاقات بعضها ببعض لا يمكن أن يجعلها أحكاما حقيقية ولذلك لم يظهر لنا مخرج حتى الآن من تلك الصعوبة .

ويجب أن ندرك أن صديثنا ينصب على كل الأخطاء . وربما كان من المكن حل تلك الصعوبة إذا كان الأمر يتطق بفئة واحدة من الأخطاء . إذ قد يقول قائل : إن هذه الفئة تقع ضمن الفئات التي يمكن أن تستبعد إمكانية الحكم عليها بالصواب والخطأ . ولكن مثل هذه الحجة لا تقدم حلا لمشكلتنا ، لأننا نتحدث عن خاصية تلازم كل الأحكام الخاطئة ، وعلى كل خطأ ممكن . وباختصار شديد ، أما أن ليس هناك أي إمكانية للخطأ ، وإما أنه من الممكن وجود قدر لا نهائي من الأخطاء . لأن بالنسبة للإمكانيات الخطأ ، وإما أن يخلو الفكر كله من أي إمكانية للخطأ ، وإما أن يقابل كل صواب ممكن قدر لا نهائي من الأخطاء . وهذا القدر اللا نهائي مرتبط ببحثنا . فاما النسبية الكاملة الصواب والخطأ . فهي البديل المطروح أمامنا . والنسبية الكاملة تضمن تناقضا ذاتيا .

وهكذا قد طرقنا كل الطرق ، ولم نجد فى أى منها حلا لصعوبتنا . فهل نترك الموضوع كله ، ونسقط المسألة من حسابنا ، ونكتفى بالقول ، إن الخطأ موجود وواضح ، ولكن يستعصى على التعريف وإذا كان هذا الوضع يسعد معظم الناس ، فإن الفلسفة النقدية ، لا تعرف مشكلة فكرية ليس لها حل . إن ما نحتاج إليه هنا هو الصبر والتأمل . والثقة فى الوصول إلى حل ما . والحقيقة أن الحل ليس بعيدا كما نتصور ، بل هو قريب ونحتك به ونشير إليه دائما طيلة بحثنا . فعندما شرحنا كيف يستطيع المرء أن يخطىء فى الحكم على أفكار جادة . اقترحنا فى حالة «جون» و «توماس» ، أن يكونا حاضرين وموجوبين فى فكر مفكر ثالث يحويها معا . واعترضنا على هذا الاقتراح ، بئنه يتعارض مع الفرض المسبق الطبيعى بأتهما كائنان مستقلان فى الوجود . ولكن من جهة أخرى ، نلاحظ أنه بناء على هذا الفرض الطبيعى المسبق لا يمكن لأى ذات منهما أن تكون موضوعا لفكر الذات الأخرى على الإطلاق ، ولذلك

ستحيل الخطأ . الآن لنفرض إنن أننا أسقطنا هذا الفرض الطبيعى المسبق ، وقلنا بأن مجونه وتوماس يكونا موجوبين بالفعل في فكر كائن ثالث . أعلى منهما فكرا ويحويهما معا . كذلك عندما حاولنا شرح إمكانية الخطأ في مسائل الواقع ، واجهتنا الصعوبة بسبب الافتراض الطبيعى القائل بئن الزمن عبارة عن لحظات منفصلة متلاحقة ، ولذلك لا وجود للمستقبل الآن بوصفه حدثا مستقلا ولا وجود لموضوعات حقيقية ، يمكن الأحكام المتطقة بالمستقبل أن تتطابق أو تتفق معها . الآن دعنا نسقط هذا الافتراض الطبيعى ، ونقول بئن الزمن يكون حاضرا بكل لحظاته لفعل كلى شامل يحوى كل أحداثه . ولتلخيص ذلك كله . دعنا نتخطى كل الصعوبات التي واجهتنا ، بالقول بئن كل الأشياء التي تفترض الأحكام الفربية الواضحة ، تكون ومتحققة بوصفها موضوعات مقصودة لدى وحدة عقلية شاملة يحويها فكر شامل واع ، وتكون كل الأحكام الصحيحة والخاطئة مجرد أجزاء منه ومن الحقيقة المطلقة . إذا تم تصور كل المسائل والصعوبات المتعلقة به . لأن كل الأجل ما تم النظر إلى علاقته بقصده الخاص ، قد يكون من وجهة هذا العقل المطلق ، ناجحا في مقصده أو فاشلا لأن هذا العقل قادر على رؤية الأحكام وموضوعاتها .

ونستطيع ببساطة شرح وتوضيح العلاقة بين هذا الفكر الشامل والعقول الفردية بالمثال التالى: فعندما يقول فرد من الناس: إن اللون الذى أمامى لون أحمر ، والقول بأنه أزرق ، يعد قولا خاطئا ، فإنه يعبر عن وحدة شعورية كاملة . وعن وعى يحوى فى لحظة فكرية واحدة ، ثلاثة عناصر تجمعها لحظة حبسية واحدة . هذه العناصر الثلاثة هى : أولا إبراك اللون الأحمر ، وتأنيا الحكم الذى يكون هذا الإبراك موضوعه ، ويستمد مصداقيته من اتفاقه بالموضوع ، وثالثا الحكم الخاطىء دهذا أزرق والذى كان موجودا في نفس هذا الفكر ، وتمت مقارنته مع الخبرة المدركة ، ثم رفضه بوصفه خاطئا . فإذا ما تم النظر إلى هذه العناصر الثلاثة ، على أنها عبارة عن مجموعة من الأفعال الفكرية المستقل بعها عن بعض ، ولا يجمعها فكر واحد شامل ، فإننا نواجه نفس الصعوبات التي سبقت مواجهتها . إن وجود هذه العناصر ضمن فكر أعلى نفس الصعوبات التي سبقت مواجهتها . إن وجود هذه العناصر ضمن فكر أعلى شامل ، هو ما يجعل العلاقة بينها واضحة . وبنفس الصورة يجب أن تدك العلاقة بين فكر دجون عبالوحدة الفكرية الشاملة التي تضمه هو وتوماس . إذ يكون كل دجون الحقيقي، وصورته عند دتوماس» ، و دتوماس الحقيقي، وصورته عند دجون» ، كلهم حاضرين بوصفهم عناصر في الوعي الشامل ، الذي يكمل المقاصد الناقصة اكل فرد

منهما ، ويشكل العلاقات الحقيقية عناصر في الوعي الشامل ، الذي يكمل المقاصد الناقصة لكل فرد منهما ، ويشكل العلاقات الحقيقية بينهما ، ويحقق مصداقية حكم كل منهما على الآخر ، سواء كان صائبا أو خاطئا . وباختصار يصبح الخطأ ممكنا ، بوصفه عنصرا في حقيقة أعلى ، لوعي يجعل الخطأ جزءا منه ، ويتعرف عليه بوصفه خطأ .

وهكذا ، إذا كنا قد افترضنا وجود هذا العقل بوصف حلا ممكنا الصعوبات ، فإننا نصر الآن على اعتباره الحل الوحيد . فإما أنه ليس هناك أحكام خاطئة ، والقول بها يعد قولا متناقضًا ، أو توجد هناك وحدة عقلية لا متناهية ، تعرف كل حقيقة ممكنة . فالفرض بأن الخطأ موجود يعنى وجود قدر لا منتاه من الأخطاء المكنة . لأنه إذا كان الخطأ ممكنا ، فإنه من المكن ، افتراض أخطاء لاحصر لها ، لأن الخطأ يكون ممكنا لنا ، إذا كانت لبينا المقدرة على إصدار أحكام زائفة . ولكن لكي يكون الحكم كانبات ، لابد أن يكون كانبا قبل أن يتم إصداره . فإذا كان الخطأ ممكنا ، فإنه موجود منذ الأزل . ويتضمن كل خطأ ممكن ، حكما يكون موضوعه القصود خارج ذاته ، ويكون أيضا في نفس الوقت موضوعا للحكم الصائب المناظر له . ولكن نلاحظ أنه لا يمكن أن يكون لحكمين موضوع واحد ، إلا إذا كان كلاهما حاضرين في فكر واحد . لأنهما بوصفها فكرين مستقلين ، لابد أن يكون لكل منهما قضيته التي تتكون من موضوع ومحمول ويعير يهما عن نفسه . ومقصده وموضوعه المستقل الذي سبق أن شرحناه بالتفصيل -لذلك ، يعنى وجود الخطأ ضمنا ، وجود فكر واحد يضمه هو ويضم الحكم الصائب المناظر له وموضوعهما في وحدة فكرية واحدة . ولأن أي منهما لا يكون صائقا أو كاذبا ، إلا بوصفه حاضرا في فكر شامل واحد ، فإننا لابد أن نفترض وجود فكر لا متناه ، يحكم بالصبوات والخطأ . ولكن هذا الفكر لابد أن يكون ذا وحدة عقلية واحدة ، وليس مجرد مجموعة من المقائق ، لأن من الواضح أن الخطأ لا يكون ممكنا فقط بالنسبة للحكم على المضوعات ، وإنما يشمل أيضا العلاقات بينها ، ولذك يجب أن تكون كل العلاقات المكنة بين كل الموضوعات في كل مكان وزمان ، حاضرة لذا الفكر الشامل. لأن معرفة كل العلاقات في لحظة واحدة ، يعنى معرفتها في وحدة عقلية مطلقة ، ويوصفهم عناصر فكر واحد ،

إذن ما هو الخطأ؟ . نجيب بأنه عبارة عن فكر ناقص ، يكون معروفا لفكر أعلى يشمله ويشمل موضوعه المقصود ، ويعرف أنه قد فشل في تحقيق مراده ، الذي يكون

متحققا بالفعل في هذا الفكر الأساسى . ولا يكون للحكم موضوع خارجى ، ولا يمكن وصفه بأنه خاطىء ، بدون وجود هذا الفكر الشامل الأطى .

## - A -

ربما إذا جاء عرضنا للأفكار على طريقة محاورات أفلاطون ، فيظهر لنا نفر من أمثال ثيراماخوس وكاليسكلس وبواس» يعترض علينا بالقول لماذا يا صاحب الكلام الفارغ ، لم تفكر في البديل ، الذي يقدم الإجابة الصحيحة عن سؤالك ؟ وهي أن الخطأ لا يكون خطأ بالنسبة للعقل الذي نفكر فيه ، أو لا يكون بالضرورة خطأ بالنسبة لأي فكر شامل أعلى ، وإنما يكون خطأ بالنسبة لفكر نقدى يستطيع أن يقارن الحكم الخاطيء بموضوعه . إن الخطأ عبارة عن حكم ، إذا جاء فكر نقدى وقارنه بموضوعه ، فإنه يبدو خاطئا . ويكون موضوعا لهذا الفكر النقدى . ولكن ليست هناك حاجة لأن يكون حقيقيا ويشمله بالفعل ، وإنما قد يكون فقط مجرد قاض يحكم مصداقيته . ولذلك لا يعد العارف للامتناهي ، الذي تقول به كائنا حقيقيا ، وإنما مجرد إمكانية منطقية . وأما بالنسبة لما تقول به من أن إذا كان هناك معرفة كاملة ، لعارف يعرف كل شيء ، فإنه يستطيع أن يحكم بالخطأ على ما هو خاطيء ، وبذلك يكون الحكم الخاطيء ، هو ما يدركه على أنه خاطيء ، أفلا يعد مثل هذا القول ، مجرد تحصيل حاصل ، ولا معنى له ؟

ويعد اعتراض «تيراسيماخوس» ، اعتراضا صحيحا من الناحية الظاهرية ، بل . كنا نتوقع ظهوره بالنسبة لتحليلنا السابق ، لأنه في الحقيقة ، يعد الاعتراض الوحيد الذي يعبر تعبيرا كاملا عن وجهة نظر الفهم العام القديمة تجاه مشكلتنا . فبالرغم من أن الفهم العام ، لم يكن مسئولا عن وجود صعوبتنا التي نبحثها الآن ، فإنه دائما ما يشعر ، بئننا نعتمد على قاضي ممكن (وليس فعليا) الحق ، عندما نقول إن هذا الحكم لا يعد خاطئا من وجهة نظرنا فقط ، بل ومن وجهة نظر كل حاكم منصف . والحقيقة أننا نعلن الآن ، أن هذا «القاضى المكن» الذي يقول به الفهم العام ، ما هو إلا «قاض فعلى» لا متناهى ، يعد وجوده ضروريا لتشكيل العلاقة بين الصواب والخطأ ، لا يمكن الحكم بالصواب أو الخطأ بنونه . ولا يمكن أن يفيدنا وجود قاض ممكن ، يستطيع أن يرى الخطأ إذا كان موجودا هناك بالفعل ، حتى يرى الخطأ إذا كان موجودا هناك بالفعل ، حتى

نستطيع الحكم بالخطأ . وبدونه لن يكون لدينا إلا الذاتية الكاملة ، ويصبح الفكر مجرد ظاهرة مرضية . لا يمكن الحكم بصوابه أو خطئه ، ومجرد صورة لحظية ، لا يمكن ملاحظتها من الخارج . إن فكرنا يحتاج لوجود «العقل المطلق» ، حتى يستطيع أن يحصل من خلاله على حقه في أن يخطىء . أو أن يكون خاطئا .

قد يقال إن ذلك نوع من التنكيد لما سبق قوله ، ولكن كيف لنا أن نجيب عن اعتراض ثراسيماخوس بدون هذا التأكيد والتكرار لما سبق لنا عرضه ؟ الحقيقة لا حيلنا لنا ، إلا التكرار وإعادة التأكيد مرة ثانية . إذا كان الحكم موجودا وحده ، بدون وجود الفكر الشامل المحكم عليه ، فإنه دموضوع، أو أن لا يكون . فإذا لم يكن له موضوع ، يكون هناك خطأ . وإذا كان له موضوع ، فإنه إما أنه يعرفه ، أو لا يعرفه ، أو يعرف جزءا . ولا يعرف جزءا . في الصالة الأولى ، أي إذا كان الحكم يعرف موضوعه ، فإنه يكون حكم هوية ، ومطابقا له ، مثل المكم بأن الألم ألم . ومثل هذا الحكم يعرف موضوعه . وإذاك لا يستطيع أن يفشل في الاتفاق معه ، وبالتالى لا يمكن أن يخطأ . وإذا كان الحكم لا يعرف موضوعه ، فإنه يصبح قولا لا معنى له ، ولا يستطيع أن يفشل في الاتفاق ، مع ما ليس عنده أو ليس لديه أي فكرة عنه . وإذا كان الحكم المستقل عن موضوعه ، لا يعرف عنه إلا الجزء الذي يمكنه من قصده للحكم عليه ، ولايعلم شبيئا عن حقيقته ، أي يعرفه معرفة جزئية ، تكفي لقصده ، ولا تكفى للاتفاق معه ، فإن الصعوبات تعود وتفرض نفسها مرة أخرى . إن القاضى المكن لا يستطيع أن يعطى الحكم موضوعه كاملا ، إلا إذا أصبح قاضيا فعليا له . لأنه لكي بكون قاضيا أمينا ، لابد أن يطابقه بالموضوع الذي يكون الديه بالفعل قبل هذا الحكم . وهكذا يظل الحكم لا معنى له ، إذ قد يقصد موضوعا ، يكون لديه بالفعل ، ولكنه لا يعرفه معرفة كاملة ، وبالتالي لا يعرف في الحقيقة ما الذي يقصده . وإلا كان قد تجنب الخطأ فيه . إن الحكم لا يستطيع أن يفي موضوع يجهله ، وفي نفس الوقت لا يمكن أن يخطأ الحكم إلا فيما يجهله ، فماذا يستطيع أن يقدم القاضى المكن؟ لابد من وجود القاضي الفعلى ، الذي يكون لديه القصد الناقص كاملا ، ويعرف الحقيقة الكاملة والفطية لموضوع هذا الحكم ، لأنه يعرف ما لم يتم قصده فيه . أي يعرف الحلم وتفسيره. والغاية والوسيلة. والحقيقة لا يمكن أن يتحقق كل ذلك للحكم المنفصل ، وإنما يظل لغزا غامضا بالنسبة له .

إن انتظار الأحكام المنفصلة ، لوجود قاضى ممكن يختبر مصداقيتها ، يشبه رجلا أحمق يسير في الغابة ، فإذا ما سنئل عن غايته ، وعن ما إذا كان قد ضل طريقه ،

يجيب قائلا «ريما أكون قد ضللت الطريق» . ولكن إلى أين ذاهب أنت ؟ أليس لك مكان محدد تقصده ؟ يجيب الرجل قائلا «ريما كان لى مقصد ، ولكن ليس لدى أبنى فكرة عنه» . ولكن ماذا تقصد إذن بقواك أنك ريما تكون قد ضللت الطريق ، وأنت لا تعرف المكان الذى تقصد إليه ؟ يجيب الرجل قائلا « أقصد أنى ريما أقابل رجلا أخر ، أكثر حكمة منى ، فيعرف إلى ماذا أسعى ، وما أرغب الوصول إليه ، وريما أيضا ولفرط فطانته ، يستطيع أن يدرك أنى لا أسير فى الطريق الصحيح للوصول . إلى ذاك المكان الذى قد أكون راغبا فى الوصول إليه ، ولذلك ريما أكون قد ضللت طريقى ، بالرغم من عدم معرفتى للمكان ، الذى قد أكون قد أربت الوصول إليه . إن مثل هذا الرجل الخبول ، خير مثال على فساد إبعاء صدق الحكم المنفصل أو كنبه .

وباختصار ، بالرغم من إمكانية عدم وعى الفكر الجزئى بغايته ومراده ، فإنه لا يكون غير واع إلا جزء من فكر مجمل ، يضمه بوصفه لحظة من لحظاته .

قد يلاحظ أننا عند الحديث في المناقشة السابقة عن إمكانية الخطأ ، كان علينا أن نستتد على النتيجة التي توصلنا إليها في فصل سابق بالنسبة لطبيعة الإمكانية ذاتها ، إن فكرة الإمكان ، الذي لا وجود فيه لما هو بالفعل ، تعد فكرة فارغة . فإذا كان هناك ما هو ممكن ، فإننا عندما نقول ذلك ، نفترض وجود شيء بالفعل أو ، حتى نستطيع تصور ذلك الممكن . فشروط الخطأ الممكن ، يجب أن تكون موجودة بالفعل . إن الإمكانية البحتة لا وجود لها ، فإذا كانت طبيعة الخطأ ، تتطلب بالضرورة وجود شروط معينة ، فإن هذه الشروط لابد أن تكون أزلية ، مادام الخطأ أزليا . ويجب أن يفترض أن الفعل الشامل الحاوى الخطأ أو الذي يشكله لابد أن يكون موجودا .

وإذا ما حاول فرد ما ، البرهنة على عدم وجود العقل الشامل ومحتوياته ، وأن مذهبنا المثالى ليس إلا وهما من الأوهام . فإنه يجد نفسه داخل دائرة مغلقة لا يستطيع منها فكاكا . فإذا عاد وأخذ موقف أصحاب النسبية الكاملة وقال «بأن العقل المطلق لا وجود له في نظري ، وأنك على خطأ في القول بوجوده» ، فإنه يكون قد إعترف بصواب وجهة نظرنا ، لأن عند إثباتنا وجود اللا متناهى ، طبقا لمذهب النسبية ذاته ، نقول صواب ما يبدو لنا ومن وجهة نظرنا صوابا . ولذلك يكون كل معارض لنا ، من منطلق هذا المذهب ، متناقضا مع ذاته، كذلك إذا ما قال بأن مذهبنا ليس نسبيا فقط ، بل خاطىء في حقيقته ، فإنه سريعا ما يفشل في توضيح هذا الخطأ الذي يقصده . ولن يقول إلا ما سبق لنا فحصه وتوضيحه . فالفكر اللا متناهى موجود ،

ويعرف الحقيقة ، ويقارن أفكارنا بها ، ثم يلاحظ خطأ أفكارنا ، وبالتالى يكتشف أنه هو نفسه غير موجود ، إن من يقتنع بمثل هذه النتيجة ، عليه أن يبرهن عليها .

- 4 -

بعد وصوانا إلى نهاية بحثنا علينا مراجعته بصورة أخرى . فقد بدأنا بوجود واقعة الخطأ . ووجوده أمر لا شك فيه . ولكن ما هو هذا الخطأ ؟ فجاعت نتيجة بحثنا لطبيعة الخطأ مؤكدة ، أن الحكم المفرد لا يكون خاطئا ، ولا يمكن وصفه بأنه خاطىء ، إلا إذا كان جزءا من فكر أعلى شامل ، يعطى لهذا الفكر موضوعه الكامل ثم يقارنه به ، ويحكم بأنه خاطىء . وإلا ظل هذا الفكر المفرد مجرد حالة عقلية ، كانبة ، وليس لها موضوع ، وبالتالى لا تمثل فعلا فكريا كاملا ، ولا يمكن أن تصبح حكما . من جهة أخرى ، لابد أن يحوى هذا الفكر الأعلى المقيقة المقابلة لهذا الخطأ ، والذي تتم مقارنته بها . فالفكر الأعلى هو الحقيقة الكاملة ، التى بدونها ، لا يمكن لحكم ما أن مكون خاطئا .

وبمجرد وصوانا لهذه النتيجة ، أصبح لدينا نقطة بداية ننطلق منها . وبات واضحا أننا لا نستطيع إنهاء استدلالاتنا إلا بالاعتراف بوجود الفكر اللامتناهى . فإذا كانت إمكانيات الخطأ لا متناهية . فلابد من اتصاف الفكر الشامل اللا متناهى . فإذا كانت هناك هذه العصا ، وتلك اللبنة وهذه القطعة من التلج ، فإن هناك أخطاء لا حصر لها ، يمكن أن تقع منها في أثناء الحكم . على هذه الأشياء ، بل وتحدث بالفعل . وهذه الأحكام الخاطئة التي تصدرها عن هذه الأشياء ، لا تكون خاطئة بالنسبة لك فقط ، وإنما بالنسبة لكل حقيقة تكون خاطئة ، فلست مسئولا عن خطئها . والواقع أنك لا تستطيع أن تصل للصواب أو الخطأ بفكرك الخاص . وإنما قد تكتشف والواقع أنك لا تستطيع أن تصل للصواب أو الخطأ بفكرك الخاص . وإنما قد تكتشف الحكم : فمنذ الأزل يكون الصواب صوابا ، والخطأ خطأ . ولابد أن يحوى الفكر اللا متناهى كل الأحكام الصائبة والخاطئة منذ البداية . فإذا ظهر من يشكك في وجود هذا الفكر ، وفي تعريفنا الخطأ ، فإن عليه الإجابة على كل الأسئلة التي طرحناها ، وحل الصعوبات التي واجهتنا . عليه أن يبين لنا ، كيف يصدر حكما خاطئا ، بدون الاعتراف بوجود العقل الشامل الفعلى ، الذي يكون لديه ما هو خاطيء والخطأ موجود فيه بالفعل . والواقع أننا لن نخفي سعائتنا إذا تحقق له ذلك ، ولكنه لن

يستطيع ، طرقنا كل سبيل ممكن لحل تلك الصعوبات بدون الاعتراف بوجود هذا العقل الشامل ، وباحث كل محاولاتنا بالفشل . فبدون فكر لا وجود لصواب أو خطأ و وبدون فكر شامل لا وجود لصواب أو خطأ في الأحكام المنفصلة والمستقلة . ولا تستطيع هذه العقول المنفصلة أن تكون صائبة أو خاطئة في حد ذاتها ، ومستقلة عن هذا الفكر الشامل . فلا وجود لصواب أو خطأ في عالم الأحكام المنفصلة . ولذلك انتهينا من تحليانا أخيرا ، إلى أن الأحكام تكون صائقة أو خاطئة بالفعل ، بالنسبة الفكر الشامل اللا متناهي .

وإذا كان في مقدورنا الوصول إلى نفس النتيجة إذا ما بحثنا المسألة من جهة الصواب وبدأنا بالسؤال عن معنى الحقيقة ، أو عما هو الصواب ولكن فضلنا ألا نفعل ذلك ، لأن الشاك لديه دائما الإجابة الجاهزة عن سؤالنا . فهو يقول «إننا لا يهمنا معنى الحقيقة ، لأنه ليس هناك حقيقة على الإطلاق . ولماذا نربك عقولنا بالبحث عن تعريف لعروس البحر أو الحورية ؟ » . لذلك أربنا أن نقول لهؤلاء الشكاك «إذا كانت تلك حجتكم ، فلن نبادر بسؤالكم عن الحقيقة ومعناها ، بل عن معنى الخطأ الذي تستندون عليه في رفضكم لها» . والحقيقة أن المنهب الشكى ، إذا كان مخلصا في شكه ، قد يجيب قائلا «: إنه إذا لم تكن هناك حقيقة على الإطلاق ، أو هناك بعض المسائل الحقيقية ، فلابد من وجود الخطأ أو بعض المسائل الخاطئة . وتلك أمور تعلمناها منذ نعومة أظافرنا» . ونشكرك أيها الصديق المخلص على هذه الإجابة ، ولكن ماذا تقصد بكلمة الخطأ ؟ . إن «سقراط» كان له الفضل في طرح هذا السؤال ، الذي كان بمثابة الصخرة ، التي أمكن الفلسفة أن تشيد عليها صرحها ، وتمتد به إلى ما لا نهائة .

ربما نستطيع الآن أن نوجز ما توصلنا إليها فيما يلى: يجب أن يكون الوجود كله حاضرا في الوحدة الشاملة للفكر اللا متناهى . ولا يمكن إنكار ذلك بأى حال من الأحوال . لأن الوجود يكون موجودا ، بسبب إمكانية صدور الأحكام الصحيحة عنه . ولنفس السبب يمكن أن يكون موضوعا اكل الأحكام الخاطئة . ولذلك ، مادامت الأحكام الخاطئة والصحيحة ، خاطئة أو صحيحة بوصفها حاضرة في الفكر اللا متناهى مع موضوعاتها التي تشير إليها ، فإنه لا يمكن لوجود أن يوجد خارج العقل المطلق . إن وجودك ووجودي ووجود كل الناس ، وكل خير أو شر ، وكل حقيقة أو خطأ ، وكل الأشياء الفعلية والمكنة ، توجد كما هي موجودة في العقل المطلق ، ومعروفة معرفة كلية له ، وبالتالي تكون موجودة بصورتها الحقيقة فيه .

إن التصور الذي توصلنا إليه ، يعد تصورا صحيحا ، لأننا اتخننا من الشك طريقا للوصول إليه . ونعرض في الفصل التالي القيمة البينية لهذا التصور . وبداية يمكن القول بأن معرفة هذا العقل المطلق لكل شيء تعنى أنه يعرف أيضا كل إرادات الأفراد وصراعاتهم . ففيه تحدث كل أنواع الصراع ، وكل وقائع العالم الخلقي . ولابد أنه معرك لنتيجة الصراع . وابصيرتنا الخلقية . فنجد فيه القاضي الذي يحكم على أعمالنا ومثانا العليا . ويجب أن يعلم القيمة الحقة للإرادة الخيرة ، التي يكون وجودها فيه ، مثل وجود كل الحقائق المكنة ، وجودا فعليا وواقعة متحققة . ولذلك لا يمكن القول بأن مثاليتنا مثالية نظرية ، فلمنهبنا المثالي جانبه العملي ، إننا لم نصل إلى عارف بالخير والشر . يعرف ما نعرفه ، وما ينقصناً ، وأن في سعينا للخير ، نسعى إلى شيء لا يحويه العالم الواقعي .

إن اكتشافنا لحقيقة كل ذلك ، جاء من شكنا في كل شيء . انطلقنا في الصباح وهرينا ، وإذا بنا وسط الروح . والواقع أن شطحات الفكر التي غالبا ما يصفها الناس ، بأنها مجرد خيالات ، باتت تستحق التسجيل في الكتب والمراجع ، شأنها شأن التحليلات المنطقية .

مفلقد ظنوا خطأ أنهم تركوني وكنت أجنحتهم التي طاروا بها فـــــأنا الشـــاك والشك

ونستطيع الشك في كل متناه ، واكن لا نستطيع الشك في داللا متناهي ه. نستطيع الشك في بناة العالم والنظريات التي تبرر وجودهم . ويقلق من الحجج الدفاعية عنهم . ويحق لنا قبول أو رفض كل صور الوجود التي قالت بها المدارس الواقعية ، واعتبارها مجرد مسلمات . لقد حاولنا التخلص من كل تلك الآراء ، ونبئنا تلك الآلهة التي لم تعد بعد آلهة . ووجدنا شيئا عميقا ، حيا وليس قديما ، ثابتا وليس متغيرا . لا توجد لديه قوة يجب مقاومتها ، أو خطة مصنوعة تحملها الملائكة ، أو فيه شيئا محدودا ، أو ساعيا ، أو باحثا ، أو مفقودا أو متبدلًا ، فهو الحاوى الكل ، ونعرف اسمه وقيمته . ليس قلبا أو حبا ، بالرغم من احتوائه على كل العواطف ومشاعر المحبة .

# الفصل الثانى عشر

# البصيرة الدىنية

« إذا آمنت بالحقيقة الأبنية الأزلية ، فلن تحزن لهجر الصنيق أو وفاته » "محاكاة المسيح "

' إن من يتبعد عن العقل ، ولا تكون الأمور واضحة لديه ، يصعب عليه فهم حركة الحياة ، ولكن من يدرك أنه يشارك الآلهة في فهم النظام الأبدى الضروري ، فإنه وأن كان يستسلم أحيانا ، فإن العقل الحقيقي ، يكسب الإنسان راحة كبرى ، فمن يفهم النظام الأبدى الضروري يستطع التغلب على انفعالاته - (')

" اسبينوزا ، من كتاب الأخلاق

لقد اختفى عالم القوى المظلم من حياتنا ، وأصبحنا نحيا في عالم جديد الحياة الإلهية فهو الأبدى الذى تسكن فيه كل القوى . ونحيا فيه فى حضور القاضى المثالى العارف لكل خير وشر . وعندما سلكنا طريقا غيره ، لم نجد إلا عالما منهارا ، من عبث القوى ، موحشا لا حياة فيه ولاصدى ، وعندما طرقنا عالم المسلمات ، كان عالما أفضل وأرقى ، لأننا عزمنا على أن يكون هكذا . ولكنه لم يكن إلا مجرد صدى لمسلماتنا ذاتها ، وليس شيئا خارجيا يحقق السكينة والعون . وأحيانا قد لا يجد المرء هناك شيئا ثابتا ، إلا مسلماته ذاتها . لقد باتت لدينا حقيقية يقينية . ولئن كانت لا تشبع مساعى خاصة لنا ، أو أمالا عقيدة دينية ، أو مطالب حياتنا الشخصية . ولن نعلم منها من كان هناك في مملكة السماء أو كيف يبعث الموتي ، أو أي إجابة لأي عقيدة دينية معينة ، فإننا نستطيع أن نعرف على الأقل أن كل حقيقة تكون معروفة اعقل واحد ، وأنه لا متناه فماذا يتضمن ذلك ؟

Spinoza Ethica (1)

إن فكرنا يشبه إلى حد ما بعض الأفكار الأفلاطونية التي وافق عليها القديس أوغسطين فقد رأينا أن القول بوجود حقيقة ما ، يتضمن بالضرورة وجود حقيقة لا متناهية ، تكون معروفة لفكر لا متناه ، وعلمنا أيضا أننا جزء من هذا الفكر اللامتناهي . ولا نعلم عن طبيعته إلا أنه أزلى ، شامل وجاد الكل ، وواحد . فهل في مقدرونا معرفة المزيد من صفاته ؟

لإجابة هذا السؤال علينا إقامة نسق فلسفى ، ولكن لابد من الإلتنزام ، بما هو ضرورى فقط . بداية علينا أن نحاول توضيح ، ماذا يمكن لهذه الحياة المثالية اللامتناهية الفكر ، والتى اكتشفنا أنها بمثابة الحقيقة الأزلية للأشياء ، أن تقدم بالنسبة لغاياتنا النينية ، وما لا تستطيع تقديمه ، ثم نعرض بعد ذلك لما نأمل الحصول عليه منها .

ولا نتوقع من هذه الحياة أن تمننا بمعرفة مسبقة عن أي واقعة من وقائـــع الخبرة ، أو ترشينا إلى قانون من قوانين الطبيعة ، أو نعرف منها مصير أي كائن من الكائنات المحدودة . فكل ذلك يظل بالنسبة لنا مجهولا ، حتى بعد اكتشافنا لهذه الحياة . والحقيقة أننا لا نتأثر بهده النتيجة فنسعد أو نحزن لها . فلا يتوقع أى فرد منا ، أن يجد العالم المثالي وقد صيغ بصورة تحقق له مزايا فربية ، أو تنمى إستثماراته المالية . إن اللامتناهي لا ينتظر موافقته الفردية على وجوده ، بالرغم من أنه من الناحية الأخلاقية ، قد يكون من الأفضل للفرد ، أن يحصل على موافقة اللامتناهي . فلم يحصل المطلق على وجوده اعتمادا على أصوات الإنتخابات ، ولا نستطيع الطعن فيه لأنه لم يحقق رغباتنا أو أن يهدر الفرد بسحب الثقة منه ، لأنه لم يؤمن مرور مشاريعنا الخاصة ، فإذا كان ذلك مرابنا من وجوده ، حق لنا التمرد عليه ، ولكننا كما قد لاحظنا عند براسة البصيرة الخلقية ، أنها لا تهتم بالأمور والمنافع الخاصة مثل إهتمامها بالأمور والمنافع العامة . فإذا كانت البصيرة الخلقية في حاجة إلى العون الديني ، فإن فشل المطلق في تحقيق مصالحنا الخاصة ، فإن ذلك لم يمنع تحقيقه المطالب الخلقية للروح الإنسانية فإذا كنا نسمع الكلمات المرعبة والمروعة من الطبيعة " أنت لا تشبه الروح وإن تدركني " فمن المكن أن نسمع من بصيرة أعلى ، تنظر لنفس الروح في أزليتها وطبيعتها الحقة ، ما يمكننا من القول: " لقد منحني الروح الأعلى الكتاير ، فلماذا أطلب . .

إن مطالب الإنسان لا حصر لها ، والطبيعة تحول بون تحقيقها ، فالعاشق يطلب التوفيق في حبه ويتمنى المكافح الخلود لنفسه ولأحبائه ، ويرغب محب البشرية في المستقبل الباهر والتقدم لبني جنسه ، والطبيعة لا تلبي مطلب أي منهم ومع ذلك يجد الإنسان بعض التعويض الذي يستمده من أعلى .. إن الإنسان اللاإرادي ، قد يجد نوعا من العزاء والسكينة في الاعتراف بوجود عقل ( لا متناه ) ، يحيا في الكل وفوق الكل ، حاو لكل شيئ، يحكم على كل شيُّ معصوم من الخطأ وكامل. وقد ينظر إلى هذا العقل قائلا: " أيها العارف لكل شئ ، ترانا وترى كفاحنا تعرف حدودنا ، وأننا من تراب . مثلنا الأعلى يكمن في كمالك . ووجوبك يكفي لتقديم العون الخلقي لنا . إن معرفتك لخيرنا وشرنا ، تعيننا في سعينا الخلقي . فيكون لكل شئ قيمته أمامك ، حتى الشرير والحقير ، لهما بورهما في الصراع . ترى في أنانيتنا وفريتينا حياة أفضل من العدم الذي لا حياة فيه . وتعرف أننا في ضعفنا وجهلنا ، وأحزاننا وألامنا ، وأيامنا المعدودة ، وعالمنا المظلم ، وجهلنا بالمستقبل، وشكوكنا، وتربينا، وإغراءتنا، نبحق كما تبحث، ونرغب في التشبه بك، ونسعى لمعرفة الحقيقة كما تعرفها ، ونحيا الحياة الفاضلة التي تحياها ، ونرقى فوق الصراع مثلك ، وأن نتوحد في روح واحد مثل روحك ، ونصل الكمال الذي تتصف به . ففيك النور الذي نبحث عنه ، والسلام الذي نسعى لتحقيقه ، وعنهما نسعى لفعل الصواب ، نعرف أنك ترانا وترى مسعانا ونجاحنا وفشلنا . وإذلك نشعر بالسكينة نغني ونحيا ، فحياتنا ليست أزليتك . ولكن في حياتك الأبنية ، نحتل مكاننا ، وتظل ذكرانا ، ليس بوصفنا متمريين ، وإنما بوصفنا سعاة الخير ومثل وأوراقا أزدهرت فترة من الزمن على أغصان شجرتك الأزلية ، وسقطت ، ولكنها لم تسقط في النسيان ، لأن لكل شئ مكانه في ذاكرتك ، وعندك لا شئ يموت أوينسى .

إن معرفة القاضى الذى لا يتوقف عن التفكير فينا وفى كل الأشياء والحاضر دائما ، والذى لا يخطئ أبدا ويعرف الخير ، لأن الخير عنصر من الحقيقة ، ريما يمكن أن يقدم العون لنا حين يسقط كل شئ ، وإن كان لا يحقق ، كل ما يتمناه بعض الناس ، فإنه يمكن أن يساعدنا جفقد لا يكون لهذا الدين طقوسه وهياكله ، التى دائما ما نسئل عنها ، ويذلك يقال عنه ما يقال عن النجوم لا تقدم خبزا ، ولا قيمة لها إلا أنها تقبع فى السماء تنتظر من ينظر إليها ، ولكن ويالرغم من ذلك ما تزال النجوم قيمتها بالنسبة لنا .

فإذا ما تركنا تلك المسائل التي قد لا يقدمها لنا المطلق ، وبحثنا عن قيمته الدينية الإيجابية ، فإننا نشعر بالسعادة والحرية ، لإحساسنا بأن وحدة الحياة التي طال بحثنا العقى عنها قد تحققت . دعنا ننس الحظة حياتنا ووجوبنا المحدود ، بكل شكوكه ومشكلاته ونتطلع لتصور الحياة اللامتناهية . ففي هذه الحياة تحيا كل الحقائق في وحدة وفي لحظة أبدية واحدة ، فلا يكون العالم مجرد مجموعة من الوقائع المنفصلة ، التي ترتبط ببضعها البعض بعلل خارجية ، وإنما عبارة عن وحدة واحدة ، ترتبط فيها كل واقعة بالأخرى ، سبب مكانتها التي تحتلها في هذه الوحدة المطلقة . إن هذه الحياة هي ما نبحث عنه ونسعى إليه ، حياة تجمعها وحدة عضوية ، تحيا فيها النفوس الفربية مثل قطرات في محيط الحقيقة المطلقة .

ونستطيع أن نرى بناء على هذه النتيجة ، تحقق الواجبات الإنسانية التي سبق أن حددناها في عرضنا الأخلاقي في العالم الموضوعي . ونستطيع أن نرى المرة الأولى ما نريد تحقيقه طبقا لمثنا الأعلى ، ونحاول عمليا تحقيق ما نعتبره الحياة الكاملة اله . ويصبح النشاط الأعلى ، الذي تتحدد فيه كل الأعمال الإنسانية ، معروفا اننا ، بوصفه التحقق المستمر الذي يحققه الإنسان الحياة الأبدية لروح لا متناه . وإذا كنا قد طلبنا من الإنسان أن يهب نفسه الفن والعلم والدولة أو لأي عمل يجعل حياة الأفراد تنتظم في حياة واحدة ، فإننا نستطيع استبدال كل ذلك ، بتعبير واحد ، يحل محل هذه التعبيرات العرضية ، ونقول للإنسان ، عليك أن تهب نفسك الحياة الإلهية . لأن كل هذه الأهداف الخاصة ، إلا وسائل التحقيق معرفتنا الحقيقة ، والحقيقة هي الله .

إن هذا التصور ليس تصورا مجردا . ويعنى احترام كل فعل حياتى ، مهما كانت قيمته . فيقول مثلنا الأعلى " أين تحيا أيها الإنسان ؟ " ألا تحيا في الله " إلى من تتحدث ؟ ومع من تسير ؟ وحياة من تلك التى نحيا فيها ؟ وما هذه الأشياء التى تراها وتشعر بها ؟ ومن صاحب الجمال الذى تستمتع به في الفن ، وتلك الوحدة التى تسعى لتحقيقها في دولتك ، وهذه الحقيقة التى تسعى لها بعقلك ؟ إن كل ذلك يحيا في الله ومن أجله وبه . فأتت لا ترى أو تسمع أو تلمس أو تشعر بأي شئ إلا الله . ولا تعامل أو تحب إلا الله .

فأعم هذه الحقيقة ، تكشف حياتك عن قيمتها . وقم بخدمة الله ، ولا تكتفى بخدمة مصالحك الخاصة ، التي صورها لك وحجم الأنانية . وعن الحياة بكل معانيها فهي حياة الله . ع .

وهكذا نرى أن العقل الإلهى قد حقق لنا كل ما كنا نسعى لتحقيقه من الناحية الأخلاقية ، إن البصيرة والإرادة ، لا يمكن أن تتحققا بفعل أي قوة من القوى ، لأن تحققهما في تلك الحالة يكون خارجيا فقط ولحظيا . حيث يكون كل شي مكتملا منذ الأزل ، تكون البصيرة حاضرة ، وتحصل الإرادة الكلية على مرادها . فلا نقص هناك أو تردد ، أو شك ، أو قلق بل انتصار أبدى ، حيث كل شي متحقق تحققا كاملا .

وإذا كان الفهم يري في مذهبنا مذهبا صوفيا ، ولا ينظر النتائج التي توصلنا إليها ، إلا على أنها مجرد نماذج شعرية خيالية ، فإن تلك النتائج إلا نتائج مباشرة لعملية منطقية بحتة ، فأي عملية فكرية ، وأي لحظة فكرية تتضمن قبرا من المعقولية تحمل في طياتها ، الفكر الكامل المطلق اللامتناهي - والسبب في ذلك أن تلك العملية أو هذه اللحظة ، تتضمن الخطأ ، وهذه الإمكانية تستحيل وبتناقض ، إذا كانت هذه العملية أو تلك اللحظة تحيا حياة مستقلة منفصلة عن اللامتناهي - ولقد بذلنا قصاري جهدنا البعد عن هذه النتيجة . وظللنا نتخبط في الظلام المترد والتناقض ، حتى فقدنا الأمل في مخرج لنا . ثم التفتنا حولنا ، فوجدنا الله بحيى معنا ، بالرغم من عدم معرفتنا لذلك من قبل . إن الله الحق الذي وجدناه ، ليس آلها ناقصا ، أو نشفق عليه في صراعه مع الشر ، وإنما فكر يحوى كل شي ، عقل توجد الحقيقة به منذ الأزل . وهذا الإله هو ما نراه الآن بوصفه مثال كل المثل .

فإذا افترضنا أن هذا الفكرية نقص ، فهل يستطيع أن يعرف نفسه على أنه ناقص ، أو على أنه ليس لديه موضوع معين ، بالرغم من معرفته بخيريته ؟ واضح أن نلك مستحيل ، ولا يستبعد فقط إمكانية وجود أى شئ خير خارج المطلق ذاته ، ويؤكد تلك الحقيقة بصورة أخرى وأنك إذا افترضت أن هذا الفكر اللامتتاهى يرغب الكمال الذى لا يملكه ، فإنك قد تكون على صواب فى افتراضك رغبته فى الكمال ، أو على خطأ . وقد سبق أن غرضنا لكلا الاحتمالين فى الفصل التاسع عموما نلاحظ أن الحكم بصواب أو خطأ بالرغبة فى الكمال ، يجب أن يكون موجودا بوصفه حكما صحيحا أو خاطئا لفكر أعلى يشمل الفكر الدينى الذى يرغبه ، ويحكم عليها ،، إذن فى كل حالة من حالات الرغبة ، لابد من وجود إشباع هذه الرغبة فى فكر أعلى من ذلك الذى يرغب . ولذلك بالنسبة العقل

اللامتناهي ، لا توجد رغبة غير مشبعة . إن الرغبات غير المتحققة ، لا توجد إلا لدى الكائنات المحدودة ، ولا وجود لها لدى المطلق الشامل .

إن العالم في مجمله خير مطلق ، ومادام الفكر اللامتناهي يجب أن يعرف كل ما هو مرغوب فيه ، ومعرفته تعنى معرفته الموضوعات الحقيقية الرغبة إن وجود أي مقدار من الالم أو الشر أو الجريمة في العالم ، كما نراه لا يعد دليلا على عدم الخيرية المطلقة للأشياء ، بل يعد ضمانا لها . لأن رؤيتنا الشرور الخارجية ، يعد دليلا على وجود شئ مرغوب لدينا ولا نستطيع الحصول عليه . ومهما كان مقدار الشر الذي نراه ، فإنه لا يقلل من كمال اللامتناهي ، ولا يؤثر فيه . لأن اللامتناهي لم يخلق هذا الشر .

والحقيقة أننا أستندنا هنا على حجة ، لم يكن في مقدورنا الإستناد عليها من قبل ، فعندما افترضنا إمكانية وجود الشر بالنسبة للعالم ككل ، افترضنا إمكانية وجود كائن يعرف كل العالم ، ولكنه قد يرغب شيئًا أفضل . فماذا يتضمن ذلك ؟ إنه يتضمن أن هذا الكائن قد يرغب في وجود حالة للأشياء تختلف عن الحالة التي عليها، وذلك بناء على إعتقاده بأن هذه الحالة الجديدة أفضل من الحالة الحاضرة للأشياء . ولكن أيعرف حقيقة أن تلك الحالة التي يرغبها ، أفضل من الحالة الحاضرة ، أم أنه يأمل فقط بأنها قد تكون أفضل ؟ إن المعرفة بشئ تستتوجب حضوره ، لذلك لا يستطيع هذا الكائن معرفة الحالة الأفضل ، إلا إذا كانت حاضرة لليه بالفعل . ولكنه في هذه الحالة لن يكون عارفا فقط بالحالة الراهنة للعالم، وإنما بالحالة الأفضيل أيضًا، وبالتالي لا يكون العالم في مجمله مصدرا لعدم الرضا من قبل هذا الكائن . وعلى ذلك لم يبق أمامنا إلا البديل الثاني ، وإفتراضنا بأنه يأمل فقط في أن تكون الحالة المرغوبة أفضل من الحالة التي يحياها بالقعل . ولكن أيكون ما يأمل فيه معبرا عن رغبة حقيقية ؟ إذا كان كذلك ، فإن هذه الرغبة تكون رغبة حقيقية ، إذا كان الكمال المرغوب متحققا بالفعل في الفكر الأعلى . وعلى ذلك يكون طرح السؤال عن " هل كان هناك حالة فيه أفضل من تلك الحالة الراهنة ؟ سؤالا لا معنى له بالنسبة المطلق ، لأن بالنسبة له يكون الفعلى والممكن مجتمعين معا في حقيقة واحدة ، وهذه الحقيقة الواحدة لا يمكن أن تكون شريرة .

ويحقق لنا مفهوم اللامتناهي نوعا من العون الديني . فالنقص الذي يعترى النظرة الأخلاقية البحتة ، يكمن ، في وجود نوع من القصور في تعريفنا للمثل الأعلى ، وفي الشك

في إمكانية تحقيقه . ويطبيعة الحال ، لا يكون لهذا النقص وجود في العقل اللامتناهي . فعند تعاملنا في حياتنا اليومية ، قد نصل إلي لحظة نقول فيها : ، هذا ما نستطيع تحقيقه ، بذلك يظل مئلنا الأعلى ناقص التحقق . ونقرر في مسريرتنا أنه إذا ما توفرالظرف الإجتماعي المناسب ، فإننا نستطيع روية طريقنا وراء هذه اللحظة التي توقفنا ، عندها . والأن ، نستطيع أن ندرك تماما ، لماذا يكون الطريق واضحا لمن يعرف الحياة معرفة عميقة وشاملة ؟ لأنه بالنسبة للعقل اللامتناهي ، الذي يشمل كل الحياة ويدرك التحقق المطلق وبما هو أفضل . إن كل تنبؤ بالحياة الكاملة ، الذي يصوره لنا الفن والعلم والعمل الاجتماعي ، لن يكون مجرد تنبؤ بالحياة الكاملة ، الذي يصوره لنا الفن والعلم والعمل بالفعل ، ويقينا مطلقا وعلى ذلك لا نحصل من منهبنا الديني ، على ضمان بأن هذه المثل بالفعل ، ويقينا مطلقا وعلى ذلك لا نحصل من منهبنا الديني ، على ضمان بأن هذه المثل إذ نحصل على الضمان الكامل بأن مثلنا العليا التي لم تتحقق يمكن تحققها تحققا كاملا بالفعل . لاننا نشعر بوجود معنى محدد المثل الأعلى ، وعند دراستنا التشاؤم ، لاحظنا إدعاء بالفعل . لاننا نشعر بوجود هذه الحالة المثالة ، أو في استحالة تجنب النقص . والحقيقة أن العقل اللامتناهي ، لا يمكن أن يكون متشائما طبقا لهذا الادعاء .

ويختلف العون الدينى الذى يحصل عليه الفرد حيت يتأمل كل تلك الحقائق ، عن السعادة الشخصية ، التى يأمل معظم الناس الحصول عليها من الدين . والواقع أن هذه الحقيقة تؤسس لنا معيارا صحيحا للصدق الأخلاقى . فالعون الدينى الذى اكتشفناه ، ليس عونا إلا الروح الدينى الحق فينا . إنه يقول لنا " أنت يامن عزمت على خدمة المثل الظقية اذاتها ، هل يسعدك أن تعلم مكانا تقضى به حياتك وحدك بدون آلام . و مكافأة على أفعالك الخيرة أم تعلم عن وجود قاضى أزلى يحترم شخصك ، وتكون كتابا مفتوحا أمامه ، يري كل أفعالك منذ الأزل ويحكم عليك بعدالة مطلقة ؟ أتسعد اشعورك بهذه اللحظة من النور الأبدى ؟ إذا كان ذلك إحساسك فلك أن تعلم ، أنه فوق كل صراعاتك هناك النصر الأبدى ، ووسط كل شكوكك ، يوجد الفكر والبصيرة الأزلية ، وأن أرقى تصوراتك ، ليس إلا مجرد نرة من الحقيقة اللانهائية ، التى توجد منذ الأزل فإذا شعرت بذلك شعورا حقيقيا تكون قد أحببت المثل لذاتها ولن تكون ساعيا لانتصار شخصى ،

وإنما لانتصار الأعلى ويسعدك أن تعلم أن الأفضل العالم ، لما يأت ، وإنما كان موجودا منذ الأزل ، مادام أن الخير الأعلى حاضر أمام الله ، وموضوع لخبرته المباشرة " .

يتذكر كاتب هذه السطور جيدا ، منذ سنين مضت أنه سمع صديقا مثقفا من أصدقائه ، يقول أن العون الحقيقى الذى تشعر به من إيمانك بالله ، هو الإحساس بأن مهما أخطأ العالم وكل أصدقائك فى الحكم عليك ، فإنه يوجد هناك دائما فكر كامل عالم بكل شئ يعرف سريرتنا ، أكثر وأفضل مما نعرف نحن عنها . ويقدر الخير تقديرا حقيقيا ويعرف ما نعلن وما نبطن . والحقيقة أن النظرة التى يدعو إليها كاتب هذه السطور ، تحقق الشروط الضرورية التى تصيغ فكر هذا الصديق المثقف . إن اعتناق المبدأ القائل إن هناك قوة كبيرة ، تحارب وتهزم القوى الأخرى لتحقيق الخيرية ، يكون معرضا لكل الانتقادات التى سبق دراستها . فلماذا لم ينتصر هذا المحارب ؟ إن هذا الملحى للشر والأشياء الشريرة ، والمتحكم فى الشيطان ، والذى يفاخر بأن كل الأشياء تقع تحت أقدامه ، الفعل ، ولكن يبيو أن الفشل كان حليفه دائما . إن الإنسان يستطيع الإيمان به والحصول على العون منه ، ولكنه لن يبرأ من الشكوك ، التى تظل تحيط به . أهو حقا ما نريده نحن والمنتصر الحاكم العالم ؟ إذا تركنا التصور المشكوك فيه بأن العالم مجموعة من القوى ، وأمنا بالحقيقة الأعمق العالم ؟ إذا تركنا التصور المشكوك فيه بأن العالم مجموعة من القوى ،

ومع ذلك ، وحتى تثبت صحة هذه الدعوة ، علينا أن نحيا مع الشكوك فترة أطول ، ونقارن نظرنا لحل مشكلة الشر مع تلك النظرات التي أوريناها في الفصل الثامن من هذا الكتاب .

- " -

لقد انتهينا إلى تأكيد وجود الحقيقة الإلهية . ولكن ألا توجد حية فى هذه اللجنة ؟ تحدثنا عن الخيرية المطلقة ، ولكن يوجد حديث هناك عن الشر الجزئى ، الذى قد يوجد فى هذه الحياة الخيرة ؟ ألا لقد بات واضحا أننا قد برهنا بصورة مسبقة على ضرورة وجود "الخير الكلى" لأننا قد قررنا ، أن الحياة اللامتناهية لمثلنا الأعلى ، لا يوجد فيها أى نقص والحقيقة أننا لم نستطع تقرير ذلك فى أثناء براستنا لعالم القوى . لأننا كنا ننظر إلى هذا

العالم من الخارج ، ولم نشعر بحرارته شعورا مباشرا ، ولذلك لم نشعر إلا بالشك الذي لا يتوقف ، عندما نتأمل الشر الكامن فيه . وجاءت محاولاتنا لفهم هذا الشر فاشلة ولا فائدة منها . وريما كانت هناك حقيقة أعمق تتضمنها هذه المحاولات ، إلا أننا لا نستطيع معرفتها . فهل نستطيع الآن ، أن نطن مقدرتنا على تخطى هذه الصعوبة ؟ من الواضح معرفتها . فهل نستطيع الآن ، أن نطن مقدرتنا على تخطى هذه الجزئي خيرا كليا ، فكل أننا أبستنتجنا من مفهوم المطلق ذاته ، أن الشر الجزئي يجب أن يكون كليا . فالله يعرف كيف يحدث ذلك ، ولا نعرف أكثر من ذلك .

ولكن أيكفى ذلك ؟ أليس هناك ما يزعج فى منهبنا ؟ أحقا يكون الشر الجزئى خيرا كليا ؟ أليس هناك شر ؟ أوكل النقص ما هو إلا وهم نظرتنا الجزئية ؟ فأين إنن حريتنا فى اختبار الأفضل ؟ ألا تشل النراع التى تبطش بالشر ، بنفس الفكر الإلهى الذى نستمد منه القوة ؟ فإذا كان الشر الذى أحاربه فى هذا العالم ، مجرد وهم ، فلماذا أحاربه إنن ؟ وإذا قدمت أفعالا خيرة فالعالم كامل وخير بصورة أزلية ، وإذا كانت أفعالى شريرة ، فإنها لن تؤثر تأثيرا حقيقيا فى العالم . فالخير الظاهر فى العالم ليس أفضل من الشر الظاهر ، لأنه إذا كان أفضل ، كان الشر الظاهر نقيصة حقيقية فى الإله ، الذى تضم حياته كل شئ . إن القول بأتى لم أحب شيئا إلا الله يتساوى مع قولى ، إنى لم أكره شيئا إلا الله ، فالله لا يحتاج لحبى أو كراهيتى له . بعبارة أخرى ، إذا كان الله يحتاجني لكى يكمل فالله لا يحتاج لحبى أو كراهيتى له . بعبارة أخرى ، إذا كان الله يحتاجني لكى يكمل حقيقته المطلقة ، فإنه يمتكنى بالفعل منذ الأزل ، وليس هناك شئ ، أقوم به ، إلا تأمل الشرور الغامضة ، وأردد فى سريرتى بنوع من الثقة ، إن الله يعرفها جميعا معرفة الشرور الغامضة ، وأردد فى سريرتى بنوع من الثقة ، إن الله يعرفها جميعا معرفة واضحة . فالضباب أمامه ماء صاف ، يتلألا فى بحيرة جبلية . وهكذا تصبح عقيدتى تأملا فى حكمة الله ، وتوقفا عن العمل .

إن من ينظر لعقيدتنا نظرة سطحية ، يحق له قول ذلك . فمادمنا نقف أمام كل شر ، ويتقول أن هذا الشئ الذي نراه شريرا ، يراه الله خيرا أ ، فإننا نكون بالفعل كسالى ، وعقيدتنا معناها ببساطة ، نوع من الحياد أو اللامبالاة الرواقية التمييز الظاهري بين الخير والشر . بل والواقع أن ذلك هو الموقف الطبيعي الذي قد يقفه كل إنسان فاضل أمام شر لا يستطيع أن يفهم سببه ، ولا يستطيع القيام بفعل ما التأثير فيه . ففي مثل هذه الأمور نقتع حقا بالمعرفة السلبية ، فالموت والام الحياة التي لا دخل لنا فيها وإنهيار الآمال ، وقسوة

القدر ، كلها أمور ، يجب أن نتعلم أن ننظر إليها بوصفها أمورا غامضة بالنسبة انا ، وواضحة ومبررة منطقيا بالنسبة الله ، لأنه يعرفها معرفة كاملة . ولذلك فموقفنا تجاهها هو موقف اللامبالاة الرواقية . وهذه الشرور ما هي إلا جزء من طبيعة الوجود وأحداثه . ولا يحق لنا التذمر منها ، مادمنا نعلم أن الله يعرفها بوصفها عناصر في حياته الكاملة المطلقة ولا ننظر إلي الله بوصفه القوة الغامضة التي صنعتها وفرض عليه إستخدامها ، وإنما بوصفه الفكر المطلق العارف بها ، ولذلك فمهما كانت درجة غموضها بالنسبة لنا ، في كائنة واضحة عند الله ، بل وتعد جزءا من الكل العضوى العظيم .

تلك هي الكلمات التي تستطيع بها عقوانا المحنودة ، تفسير الشرور الظاهرة في عالم الوقائع الخارجية . ولكنها لا تكون الأخيرة التي يمكن قولها ، عن الشر ذي القيمة الخلقية ، وبخاصة الذي نشعر به كخبرة داخلية نحياها ، وليس بوصفه واقعة خارجية . حقيقة قد لا يقصد المعترض ذلك ، ولكننا لا نجد غير هذا التفسير لتقديمه ، لأننا في عالم أفعالنا الخاصة نعايش خبرة فريدة في تعاملنا مع الشر . فنحن ندرك الشر ، ونحاريه ، ونشعر في نفس اللحظة التي نصارعه فيها بنصيبنا من الحياة الإلهية . والحقيقة الحل النهائي لمشكلة الشر الخلقي يكمن في هذه الخبرة الفريدة فمثلا عندما أشعر برغبة أنانية ادى ، تسعى لتدمير بصيرتي الخلقية فلا أقول إن هذه الرغبة الشريرة تعد بصورة ما خيرا كليا ، وإنما في لحظة الفعل الخلقي وعند التغلب عليها أجعلها جزءا من الشعور الخير ، بالرغم من اتصافها بالشر . فالبصيرة الخلقية ترفض الشر وتسعى لقهره ، ولكنها أثناء محاولتها قهره ، والتغلب عليه ، تشكل هي وهذا الشر المقهور الكل العضوي الذي يشكل الإرادة الخيرة . فالإرادة الطيبة لا وجود لها إلا من خلال هذا الانتصار الداخلي على الاتجاهات الشريرة ومادامت الحياة الكاملة لله ، يحب أن تحوى الإرادة الطبية المطلقة ، فإنها لابد أن تكون واعية بمثل هذا الإنتصار ،. وهنا يبدأ حل صعوبتنا في الظهور . وهنا نقطف ثمارا بينية جديدة من مذهبنا الأخلاقي . الذي نريد أن نذكر القارئ بمبادئه مرة ثانية .

فعندما أحقق انتصار البصيرة الخلقية على الإرادة الشريرة ، فإنى أحيا فى لحظة واحدة غير منقسمة ، كلا من الشر الجزئى للرغبة الأنانية والخير الكلي للانتصار الخلقى ، الذى يحد وجوده فقط من التغلب على الشر ، لذلك عند قيامى بفعل خير ، أشعر بأن الشر

قد إختفى فى الخيرية ، ولم يعد متمردا على الخير تمت هزيمته فى لحظة ميلاده . كما أحس بأنتصار في هذا الصراع الداخلى . أحس بأنتصار في هذا الصراع الداخلى . إن الخير مواود الصراع الداخلى ، وهو الخير الخلقى الوحيد الذي نعرفه .

إن ما أشعر به عند قيامى بفعل خير ، يعد جزءا من الحياة الإلهية وعنصرا فيها . وألاحظ مباشرة كيف يكون الشر الجزئى خيرا كليا لأنى فى تغلبى على هذا الشر أكون قد إخترت تحقيق الإرادة الكلية . فتظل الرغبة الشريرة كامنة فى ذاتى ولكنها تكون في حالة الهزيمة . لأنه فى اختيار محاربة الشر تحيا الحياة الخيرية . بمعنى آخر ، أو نجد أننا فى ممارسة أسلوب التغلب على عزلتنا ، أو عندما نحاول كسر حاجز الفردية والعزلة ، نشعر كما سبق أن وضحنا فى الجزء الأول من الكتاب ، بقيمة الحياة الكلية ، كذلك نستطيع القول ، : إن ما نشعر به في لحظة مفردة من الزمن في حياتنا المحدودة ، يجب أن يشعر به الله فى أزليته . إن أفعالنا الخيرية الفردية تعد أساس التحقق الأزلى الخيرية .

وقد يرد المعترض على هذا الحل قائلا " لكم أصبح حل مشكلة الشر سهلا ، وإذا ما أربت فعل الشر ، إستطعت ، لأن الله الكامل الذي يضمني مع الآخرين ، لا يستطيع في كماله أن يجعلني أحقق الأذى ، ويتركني أفعل ما أريد ، لذلك فقد يبدو فعلى شرا من حيث الظاهر ، ولا يمكن أن يكون شرا في حقيقته ، فكل شر وهم ولا يوجد تمييز أخلاقي بين الخير والشر "

نجيب بأن ذلك يعد صحيحا ، ولكنه لا يمثل كل الحقيقة ، وبالتالى يعد خاطئا ، لانه كما يقال أحيانا النصف يقتل والكل ينجى . فلماذا لا نستطيع إرتكاب الشر ؟ لأن نيتك الشريرة ، وإرادتك الأنانية ، ووقوفك في وجه البصيرة الخلقية ، لا يعد فعلا منفصلا ، ولا تعتبر إرادتك الشريرة واقعة مستقلة بذاتها ، وإنما تعد عنصرا من عناصر الحياة العضوية لله . إن رغبتك الشريرة تشكل جزءا من الإرادة الخيرية في مجملها ، تماما مثلما تشكل الرغبة الشريرة عنصرا من عناصر خيرية الرجل الفاضل ، فتتحطم عزلتك في الله ومعها رنيلتك الشريرة . لأن الإرادة الخيرة المحدودة والتي يشعر بها الإنسان الفاضل ، تمثل المجمل العضوى الذي تكمن حقيقته في اكتشاف الشر والتغلب عليه . ولذلك تكون حياة الله كاملة ، لأنها لا تشمل فقط المعرفة برغبتك الشريرة ، وإنما تعرف أيضا حقيقتها بوصفها لحظة من لحظات الإرادة الكلية الحقيقية .

وعلى ذلك إذا كنت خيرا ، فإنك خيرً فقط بسبب إدراكك الرغبة الشريرة وتحكمك فيها ، وإحتوائها في نظرة أشمل . وإذا كنت شريرا ، فإنك تدان بوصفك كائنا منفصلا وبسبب إدانة شرك المنفصل أو المستقل ، تكون الحياة الألهية التي تحويك وتحوى إدانتك والتغلب عليها ، حياة خيرة في مجملها .

تلك هي الفكرة العامة لحل مشكلة الشر . ولزيد من التوضيح نقول ، : إن الشر فئتان فئة تتعلق بالشرور الخارجية كالموت والألم وضعف الشخصية ، وفئة تتعلق بالشر الداخلي ، وبالأخص بالإرادة الشريرة ذاتها ، والمقيقة أننا لا نستطيع بالنسبة الفئة الأولى ، أن نحد ما إذا كانت عبارة عن خيرات متنكرة ، أم أنها مجرد تعبيرات لإرادة شريرة ، تمارس الشر حيالنا . وإذلك لا نستطيع أن نعرف كيف تكون هذه الفئة من الشرور خيرا كلما . أما بالنسمة للشر الباطني فإننا نبرك وجوده وعلاقته بالخير الكلي ، وذلك بسبب معرفتنا بذلك معرفة مباشرة ، أولا من خلال ،البصيرة الخلقية وثانيا في الفعل الخير . ولأن الضربة تستمد حياتها من البصيرة ووجودها ، فإنها تحوى كلا من الرغبة الشريرة ، والفعل الذي يمارسه الفرد للتغلب عليها ، وتجعلهما جزءا من تكوينها ، ويمكن أن تقهر الإرادة الشريرة ، أما في داخلنا أو في خبرتنا الشخصية وبالتالي ، نصبح من الأخيار ، وإما أن لا تقهر في فكرنا المحدود ، بوصفه فكرا مستقلا ، وإنما تقهر داخل الفكر الشامل ، الذي قد تنتمي إليه عقوانا ، تماما مناما تنتمي أفكارنا الخيرة وأفكارنا الشريرة لكياننا الفكري في مجمله ، فلا يعد الإنسان الشرير مثالا على حب الله الشر تماما مثلما لا تكون الرغبة الشريرة ، التي تعد عنصرا ضروريا في خيرية الإنسان الفاضل ، دليلا على حب الإنسان الفاضل الشر ، فمثلما تكون الرغبة الشريرة جزءا من تكوين الإنسان الفاضل ، كذلك يكون الإنسان الشرير جزءا أساسيا من حياة الله . ومادامت الإرادة الشريرة ، هي النموذج الوحيد للشر ، الذي في مقدرونا معرفته ، فلا نستطيع الإدعاء بأن هذا الشرح ليس كافيا .

وهكذا يظل التمييز بين الخير والشر قائما وواضحا . ولم نتخلص من الصعوبة . واجهتنا بافتراض وجود عدالة إلهية خارجية ، مثل التى قالت بها النظريات التى سبق رفضنا لها ، وإنما باتباع منهج التأمل المباشر فى الخبرة الأخلاقية ذاتها . فلئن كانت الخيرية عبارة عن خبرة خلقية ، نمارس فيها التغلب على الشر الذى بداخلنا ، فإن الحياة الألهية الأبدية ، فى تحقيقها الخيرية ، لابد لها من نفس الخبرة الخلقية التى لدينا . إن

الخيرية ليست مجرد البراءة ، بل بصيرة متحققة . فنقول للإنسان الشرير أن الله خير ، لأنه عندما يفكر في أفعالك ، ويدين رغبتك الشريرة ، ويتظب عليها في فكر أعلى ، تكون جزءا منه . فطالما كانت إرداتك إرادة شريرة حقا ، فإنك تحيا في إرادة الله ، مثلما تحيا الرغبة الشريرة في فكر الإنسان الخير ، أن تحيا بوصفك إنسانا شريرا ومهزوما . فتلك مهمتك في الحياة ، والمهام الشريرة تعد جزءا من الحياة الأبدية . لذلك يصبح القول : إن العالم يعد خيرا في مجمله ، بالرغم من ممارستك للشر ، أو وجود الشرفيه .

لا نقول إنن بضرورة وجود الشر ، لكى نستطيع من خلال المقارنة الخارجية ، أن ندرك وجود الخير . فقد رفضنا مثل هذا القول من قبل . وإنما نقول فقط ، : إن الإرادة الشريرة ، تحيا بوصفها عنصرا مهزوما ومتغلبا عليه فى باطن الإرادة الخيرة ، وبوصفها عنصرا ضروريا للخيرية والحقيقة أن تصورنا للوحدة المطلقة الحياة الإلهية ، مكننا من القول بهذا الفكر وتطبيقه ، وكان لا يمكن تحقيقه فى ظل القول بثنوية ، أو تحقيق عدالة الهية فى ظل الإيمان بأي شكل من أشكال الثنائية ، وإذا تم تصور الله كائنا مستقلا منفصلا عن مخلوقاته ، يخلقهم خارج ذاته ، فإن المشاكل التي لا حل لها تعيد وتفرض نفسها من جديد وتعود المذاهب القديمة القائلة بالعدالة الآلهية الى إرباكنا وتعنبينا فتصور الوحدة المطلقة الحياة الإلهية ، يقدم لنا حلا مباشرا لمشكلة الشر .

دعنا نقارن الحل الذي وصلنا إليه بالحلول الأخرى فهناك فكر يقول: إن الشر ليس إلا وهم النظرة الجزئية ، ولا يعد دليلا على عدم وجود الخيرية ، تماما مثل الجزء غير المشكل من التمثال لا يعد دليلا على عدم جمال الشكل الكامل التمثال كله . وأجبنا في فصل سابق ، بأن الشر يعد عنصرا إيجابيا فعالا في العالم ، ، الأمر الذي يجعل تصور الجزئي خيرا كليا ، مسألة غاية في الصعوبة ، ولا يمكن تشبيهه بجزء يتعاون في تحقيق جمال التمثال ككل . لأن هذا الجزء من التمثال ، مجرد قطعة حجرية لا صفة لها ، بينما يكون الشر عنصرا فعالا إيجابيا يحيا في وجه الخيرية ويقاوم كل ما هو خير . بل لقد لاحظنا في خبرتنا الخلقية وجود علاقة مختلفة تماما بين الجزء الشرير والكل الخير ، فالفعل الخير لا يعد خيرا ، إلا بسبب تضمنه للإرادة الشريرة بداخله ، بوصفها عنصرا مهزوما . ويدون وجود اللحظة الشريرة الفعلية فيه ، فإنه في أفضل الحالات يعبر عن البراءة ، ولا يمكن وصفه بالخيرية . أن الفعل يكون خيرا بسبب بنائه . فإذا كان البناء مهزوما . ولا يمكن وصفه بالخيرية . أن الفعل يكون خيرا بسبب بنائه . فإذا كان البناء

يحوى الإرادة الشريرة ، فإنه يحويها حتى تتحقق خيريته ولذلك فإن الحياة الإلهية ، تشمل في الكل العضوى . كل الحياة ، وبالتالى كل خير وشر ، إن القول بأن الله خير ، لا يعنى أنه برئ ، ولا يعرف الشر ، أو يفطه أو يصدر عنه ، وإنما يعنى أنه يحوى الإرادة الشريرة داخل البناء الكلى لإرائته الخيرة ، تماما مثل الإنسان الفاضل الخير ، يحوى في لحظة واحدة ، غير منقسمة ، رغبته الشريرة داخل إرداته الخيرة ، فلا يكون الله خيرا ، إلا إذا فعل ذلك .

وهناك حل آخر ، يرى أن الشر موجود في العالم بوصفه وسيلة لتحقيق الخيرية . وسبق أن اعترضنا على ذلك ، بأنه يجعل لكل من الشر والخير وجودا منفصلا ومستقلا ، وإكل منهما أفعاله ولحظاته ، ويؤكد في نفس الوقت على ضرورة الحصول على نتائج شريرة حتى يمكن الحصول على النتائج الخيرة . والحقيقة أن مثل هذا الحل المشكلة ، ينطبق على أي قوة محدودة ، ويستطيع أن يبرر أفعالها مادامت لا تستطيع الخير إلا بوسائل شريرة . ولكنه لا يمكن أن ينطبق على الله اللامتناهي . لأنه ليس قوة محدودة ، ولا يخلق أشياء خارج ذاته . ولذلك لا يمكن أن يقال : إنه يستخدم وسائل للحصول على غاياته . وإذا قارنا هذا الحل ، بذلك الذي قدمناه ، نلاحظ أننا لا نجعل الشر وسيلة لتحقيق الخيرية فيين الشر والخير إرتباط عضوى في كل واحد . ولا يستمد الخير حياته إلا من إكتشافه وسيطرته على الإرادة الشريرة في باطنه ، ولا توصف الحياة بالخيرية ، إلا إذا كانت الإرادة الشريرة المهزومة ، قد باتت جزءا من تكوينها . ولقد اعتمينا على الخبرة الطقية لمعرفة ، كيف نحصل على الخيرية ، وكيف تكون الإرادة الشريرة واقعة حقيقية داخلنا وسببا ضروريا لخيريتنا . ثم من خلال هذا التفسير انتقلنا إلى تصور خيرية الله . داخلنا توجد الإرادة الشريرة لكل الخطاة بوصفها واقعة حقيقية في صلب الحياة الآلهية ، وعنصرا ضروريا لخبريته الكلية ، ومثلما تكون هناك علاقة بين إردات الأخيار من الناس برغباتهم الشريرة ، كذلك تكون هناك علاقة بين الإرادة الكلية الخيرة المتحققة في الله بإرادات الأشرار من الناس .

وسبق أن ناقشنا الحل القائل بأن الشر ضرورى ليقابل الخير . ولذلك فالشر بوصفه واقعة حقيقية ، ومنفصلا عن الخير ، وكائنا مستقلا كلية ، لا يمكن إلا إن يكون وهما . ولقد سبق مناقشة هذا الحل في الفصل الثامن من الكتاب ، ومناقشة الاعتراضات عليه .

والواقع أن مثل هذه الاعتراضات كانت كلها موجهة لعالم القوى ، الذى كنا نراه من الخارج . أما عالم الله وحياته الإلهية التى نراها من الداخل ، فإنها لا تخضع لهذه الانتقادات ولقد عرفنا من البصيرة الخلقية كيف نفهم معنى الشر الجزئى ، وبالأخص معنى الإرادة الشريرة . وكيف يستمد الخير وجوده من التعالى وتجاوز الخبرة الشريرة الحاضرة . فلا يجب أن يكون الشر موجودا فى الخارج ومستقلا عن الإرادة الخيرة وإنما يجب أن يوجد فى نفس اللحظة التى تتعالى فيها . ولقد شعرنا بمثل هذا الإتحاد بين الخير والشر من ممارسة البصيرة الخلقية . فلا وجود لخير حقيقى هناك بدون هذه الحرب الداخلية . ولا يؤدى غياب الرغبة الشريرة إلى خير حقيقى ، بل إلى براءة أو نوع من الخير الغريزى ، وإلى أخلاق لا لون لها . فالخير كيان من العناصر المتصارعة . وهذه الوحدة الخيرية تكون قائمة منذ الأزل فى الفكر الإلهى اللامتناهى .

## - 1 -

بعد مالعجتنا لمشكلة الشر ، علينا العودة مرة أخرى لدراسة العالم المرئى فلقد سبق لنا رفض الحصول على أي عون دينى من هذا العالم ، تبعا للطريقة التى اتبعناها فى دراسته . ولكن الآن وبعد إبتعادنا عن النظر إليه بوصفه عالم الشك ، ربما نستطيع أن نحصل فيه على حقيقة نافعة . ويبدأ طريق عوبتنا بالقول ، بأن اللامتناهى الذى عرفناه ، لم نعرفه بوصفه كائنا مجردا ، وإنما بوصفه موضوعا فعليا مباشرا المعرفة ، وبمجرد معرفتنا لهذه الحقيقة ، عبنا مرة أخرى إلى الوقائع التى سبق أن وصفناها بأنها وقائع خارجية جامدة ولا حياة فيها ، لنبحث عن حقيقته فيهما . ولكن لا يجب أن نفهم أن إعتقادنا العام فى المعقولية اللامتناهية للأشياء ، يمكن أن يحل محل أي نوع من الدراسة العلمية لعالم الخبرة . ولئن كانت بعض المذاهب المثالية القديمة ، قد نظرت الخيرية نظرة لا مبالية ، فإن مثاليتنا لا تؤمن باتباع هذه النظرة التجرية . فإذا أردت تحقيق مثك الأعلى ، فلابد من معرفة الوسائل ، وبراسة الأخلاق التطبيقية جنبا إلى جنب مع المثل الأعلى ذاته ، ويمكن القول بأنه بدون العلم ، وجمع أكبر عدد من الوقائع الصلبة والجافة ، والتصميمات الحريصة ، والتجارب المستمرة ، والملاحظات والحسابات ، لا يستطيع الإنسان معرفة وسائل تحقيق مثله العليا . كذلك يمكن القول بأن العلم النقيق ، هو المجال الوحيد القادر وسائل تحقيق مثله العليا . كذلك يمكن القول بأن العلم النقيق ، هو المجال الوحيد القادر

على أن نامس فيه الأمثلة المحسوسة على وحدة التصور وعلى طريقة التحكم في التفاصيل المقدة ، ووحدة البصيرة الشاملة ، التي ننسبها إلى العقل المثالي الحاوي لكل شي . فالطم قادر على تجسيد هذا الفكر الشامل أمامنا ، وإذا سلمنا بأن كل الوقائع والعلاقات بينهم ، يجب أن تكون حاضرة ، أمام العقل العارف لكل شئ ، وأدركنا في نفس الوقت ، مسلمة ضرورية ومبدأ مطلق للفلسفة . فإن من واجبنا أن نتجه إلى العلم النقيق ، البحث عن أمثلة ، لـ : كيف يتحقق كل ذلك في الحالات الجزئية ، فأمثلتنا تعبر عن المعادلة الرياضية عن كل صفات المنحني ، ويشمل القانون الخاص بالعملية المادية كل الحالات الخاصة بها وتقوم الدالة بتخليص سلسلة طويلة من الكعيات ، التي تكون كل منها مستنتجة بدورها ، بواسطة معامل جبرى معين ، حتى إن الدالة الواحدة تكون تعبيرا عن العديد من الدالات المنفصلة ، كذلك يجمع العقل اللاستناهي المدرك لكل الوقائع ولكل العلاقات بينها في عالم الحقيقة في وحدة عليا واحدة كل هذه الوقائع وعلاقاتها إن إنجازات العلم تقدم لنا صورة باهتة أو غير واضحة لكمال الفكر اللامتناهي . ولذلك علينا ألا نتجه للعلم ، البحث عن إجابة عن شئ أو الاختراع فقط ، وإنما التدايل العقلي على حجه مثلنا الأعلى . ولئن كان العلم سيدا مطلقا في مجاله ، فإنه لا سلطان له على العالم ككل ، أو على الأزلى ، أو على الماضى اللامتناهى ، أو الحقيقة الباطنية للأشياء ، ولا يستطيع أن يمدنا بمعرفة عن هذه الأشياء ، والحقيقة أن الطم لا يستطيع الاختراع أو حتى البرهنة على مسلماته التي سبق أن عرضناها في فصل سابق ، ولكن في تطبيق مسلماته على الوقائع . واكتشاف القوانين الجزئية ، لا يضارعه شيّ ، فالعلم الحاكم الأوحد في هذا المجال . إن مجرد الشك في قدرة العلم يعد نوعا من عدم الثقة في الفكر وفي أحكامنا . فالعلم هو العقل المطلق ، طالما أننا نطبقه على وقائع الطبيعة . فلا نعرف شيئا معرفة مسبقة ، ولا نعرف عن وقائع الطبيعة إلا أنها قابلة للإدراك العقلى ويستطيع اللامتناهي التفكير فيهم . أما معرفتنا لحقيقتها ووجودها وصفاتها ، لا تتحقق لنا إلا بالتجرية .

وبالرغم من هذه الضوابط المفروضة على عقولنا ، علينا أن ندرك بعناية ، كيف يجب أن نعامل المسلمات العلمية ، التي كانت بمثابة العون الوحيد لنا في دراستنا الواقع ، قبل ، وصولنا إلى نظرتنا الحالية له .

فعندما افترضنا أن العالم يجب أن يشبع حاجاتنا الفكرية الأساسية ، افترضنا ما

يعد ضروريا العلم ، ولكن العلم نفسه لا يستطيع تفسيره فهل وصلنا الآن إلى أي أساس لهذا الغرض النظرى ؟ الواقع أننا قد وصلنا إلى أساس مهم ، فلئن كانت مسلمة العلم ، تفترض أن الارتباط الحقيقي بين الوقائع ، يجب أن يكون قابلا للفهم ، إذا تمت معرفتها ، فإننا قد اكتشفنا في الواقع أنه لا يكفى أن تدرك الوقائع ، وتكون قابلة الفهم فقط ، ولكنها يجب أن تفهم وتدرك من قبل عقل إلهي . لذلك تعبر مسلمة العلم بصورة جزئية ، وكمحرد افتراض ، عما قد عرفناه الآن معرفة كاملة ، وكنتيجة للاستدلال والبرهنة تتضمن وحدة الفكر الآلهي كل الوقائع ، والتي إذا ما تمت معرفتها معرفة كاملة ، تظهر مترابطة برياط عقلى ، يعتمد بعضها على بعض ، وتكون قابلة الرد إلى الوحدة ، وبوصفها مجموعة من الوقائع القابلة التعبير عنها في حقيقة واحدة ، تماما مثلما بتضمن المفهوم الواحد عن طبيعة الإعداد ، كل السلاسل اللانهائية من الأعداد الصحيحة التي قد تطورها نظرية مكتملة ، كذلك يتضمن مفهوم العالم ، الذي يدركه العقل الآلهي ، كل وقائم الخبرة المكنة ، ويتضمن أيضا إمكانية ردها إلى وحدة واحدة . لذلك يجب أن يكون هناك في الواقع معادلة كلية . ولأننا لا نعرفها ، فإننا نبحث عنها هنا هناك في التجرية ، ونبحث عن أي دلائل عن الوحدة والارتباط العقلي بين الوقائع . ومن جهة أخرى لا نستطيع أن نطمئن إلى أن الرابطة التي نكون توصلنا إلى معرفتها ، هي الرابطة الحقيقية الكائنة بن الأشباء . فالقانون الذي قد نكتشفه ، ليس إلا محاولة منا لمحاكاة العقل الآلهي . لذلك ريما تفشل مصاولتنا ، ونخطىء في الأستقراء . ولكن الأساس الذي نعتمد عليه في إتمام عمليتنا الأستقرائية ، هو الفكر القائل بأنه مادام العالم الواقعي عبارة عن جسد واحد لحقيقة واحدة كاملة ، فإن أي افتراض يرد أكبر قدر من الوقائم إلى نوع من الوحدة العقلية ، يكون أقرب إلى التعبير عن حقيقة الأشياء ، عن ذلك الذي يزيد من الانفصال بينها ، والبعد عن تحقيق وحدة فكرية لها . أن السبب الرئيسي لنظرتنا الوقائم التي نستقبلها في كل لحظة ، على أنها وقائع خارجية ، وفي صحة الأساس الذي نرتكن عليه في ذلك ، لا يكمن في فصلنا المتعسف بين الذات والموضوع ، ولا على النظرة الثنائية العالم ، وإنما يعتمد على المقيقة العميقة لوحدة العالم والفكر الواحد الشامل للكل . فالعالم المرئى يصبح واقعا صلبا ، نعيش فيه ونحاول إدراكه ، بسبب معرفتنا أنه قد تم إدراكه في وحدة واحدة من قىل عقل مطلق .

من الناحية العملية إنن ، يجب أن نكون واقعيين عندما نتعامل مع عالم الوقائع المحسوسة . ومن واجبنا ومن أجل الإنسانية ، أن ندرس ونؤمن بهذا العالم الخارجي ،

ونثق في مسلمة الفهم العام باست خدام كل الأشياء في العالم ، ولكن الفهم العام لم يستطيم إدراك أساس هذا الإيمان ، الذي قد وجدناه في وجود المطلق .

\_ A \_

هل اكتشفنا شيئا عن القيمة الدينية اللانهائية التي نبحث عنها ؟ ، أم أن حياتنا في هذا العالم حياة لا قيمة لها ؟ من الواضب أننا قد حصلنا على شيّ ما ، ولكنه جاء مختلفا كلية عما كنا نتوقعه ، وعما كانت كثير من المذاهب الفلسفية ترغبه . فإذا جنبنا الآمال والمطالب الشخصية ، نجد أن معظم النين يضعون المذاهب الفلسفية لاشباع المطالب العامة ، يسعون البرهنة على أن العالم يتقدم في مجمله نحو الخيرية ، وأن الشر يختفي في النهاية تاركا العالم بريئا وخيرا كما كان أيام عنن . والحقيقة أن الفكر الذي اكتشفناه ، لم يجعل تطبيق نظرة اختفاء الشر من العالم نظرة لا قيمة لها فقط ، بل نظرة زائدة ولا حاجة لوجودها . فإذا كان الخير الخلقي لا يعني إختفاء الإرادة الشريرة ، كما سبق أن وضحنا ، وإنما وجودها بصفة عضوية وضرورية داخل الإرادة الخيرية ، فإنه اينما وجدت الخبرية في العالم ، وجد الشر الخلقي ، بسبب هذه الوحدة العضوية . فيكون العالم خيرا بالرغم من الإرادة الشريرة ، ولكنه لا يمكن أن يكون خيرا بنونها ، مادامت الخبرة الخلقية تؤكد لنا ضرورة انتصار الإرادة الخيرة على الإرادة الشريرة لحظة ميلادها . لذلك لا نتعاطف مع النظرة القائلة ، باختفاء الإرداة الشريرة في المستقبل ومع مرور الزمان ، بسبب إنتشار الخيرية في كل مكان . إن الإرادة الشريرة لا يمكن القضاء عليها إلا بالتعالى عليها ، وتجاوزها من قبل الإرادة الخيرة في لحظة ميلادها . فإذا ما أختفت الإرادة الشريرة من العالم ، كما تتوقع المذاهب القديمة ، وتحرر العالم وأصبح الشر منسيا ، فإنه لن يبقى هناك أي خير أخلاقي ومجرد حياة كسولة لا معنى لها . إن وجود الشر في العالم لا يكون بهدف تحقيق المقارنة مع الفعل الخير ، وإنما يشكل عنصرا ضروريا في تكونيه . وسبب صعوبة تفسيرنا لوجود الشر ، نشأ من فصلنا بين الشر والخير ، وعدم قدرتنا على تصور وحدتهما ، واحتواء فعلنا الخير للشر في باطنه . والحقيقة أننا لا نحصل على حل لهذه المشكلة إلا إذا مارسنا الخيرية بأنفسنا ولا يعرف معنى الشر وكيف يوجد إلا الإنسان الفاضل . لأن في باطنه تكون الإرادة الشريرة عنصرا ضروريا لخيريته . فلايد أن يكون المبراع الخلقي صراعا أبديا . لقد رأينا أن التفسير الذي قدمناه لوجود الشر في العالم ، يعد التفسير الوحيد الذي يحقق لنا السكينة والعزاء الديني الكامل ، ويخلصنا من الحيرة والترد الخلقي ، الذي يصيبنا من جراء وصف المطلق بعدم القدرة على التميير بين الخير والشر . وجاءت البصيرة الخلقية لنا بهذا الحل لمشكلة الشر في أوضح وأبسط صوره . وحررتنا من السعى الدائم إلى البحث عن سلام مطلق أو حاجتنا لخير دائم يقضى على وجود الشر . لأنه فيها يكون التمييز بين الشر والخير واضحا ، ويظهر الشر فيها مهزوما ، ويوجد بوصفه عنصرا ضروريا للخير ، ويضيع يفني في خضم الكل النهائي العقل الخير . ولا ويصبح التمييز بين الخير والشر ممكنا ، في ضوء ذلك الصراع بين الشر والخير ، ولا تتحقق الخيرية المطلقة إلا في ظله ، وفي ظل وجود هذه الوحدة الخلقية بين الخير والشر . ولذلك لا حاجة البحث عن التقدم في هذا العالم ، فالخير يظل منتصرا إلى الأبد من خلال وجود الشر . ومن يرد معرفة المدى الذي يمكن أن تحققه عملية التقدم في عالمنا ، فعليه أن بتجه إلى العلم التجريبي ، فلا حاجة البحث عنها في عالمنا الخلقي .

واكن ماذا يكون وضع مثانا الأعلى الحياة الإنسانية ، القائل بوجود تقدم نحو الخيرية ؟ الواقع أن الإجابة واضحة . فالإرادة الخيرة . التى توجد لدينا بوصفها واقعة زمنية ، لا تكون متحققة تحقيقا كاملا ، لأننا نحن أنفسنا مجرد كائنات متناهية ، فلابد لها أن تسعى إلي تحقيق تعبيرها الكامل فى الزمان وداخلنا ، ومن خلالنا فى هؤلاء النين نوبر فيهم : لأن هذه الإرادة الخيرة ، لا يمكن وصفها بالخيرية إلا فى سعيها لتحقيق خيرنا نحن . كذلك إذا كنا من الناحية النظرية نحيا منفصلين عن الله ، ونسعى الخيرية ، فإننا نحاول تحقيق هذه الحياة الآلهية ، وهذا هو التقدم بالنسبة لنا . إنه الصورة التى تتخذها الإرادة الخيرة فينا ، أو التى تعبر عن نفسها من خلالنا ولكن بالنسبة الله فليس هناك تقدما أو تطورا حقيقيا . لذلك يعد صحيحا بالفعل ، أن ترشدنا البصيرة الخلقية إلى التطور في الخيرية مثلما يرشدنا من جهة أخرى الجانب العقلى فينا إلى السعى نحو التقدم في المعرفة . ولكن في نفس الوقت ، يكون تقدمنا الخلقي والمعرفي مجرد وقائع زمنية محدودة تحدث في لحظة زمنية ولا قيمة لها في الحياة اللامتناهية ، لأنه في تلك الحياة لا وجود التقدم ، وإنما صيغ وصور متنوعة من الإرادة الخيرة ، ومن المعرفة الأعلى .

وهكذا قدم لنا الوعي حلولا واضحة لمسائتين من المسائل الفلسفية العميقة ، فحاجت إمكانية الخطأ لوجود فكر شامل ، قد وضحت لنا من نظرتنا لوعينا الذاتى نفسه ، الذي

يستطيع أن يجمع كل من الصواب والخطأ في فكر واحد حقيقي في أي لحظة من لحظاته . كذلك إمكانية وضرورة الشر الأخلاقي ، والتمييز بين الخير والشر ، والموقف المحير الذي بدا مرتبطا لأول وهلة ، بحاجتنا الدينية لتفوق الخير في العالم . كل ذلك قد وضح لنا ، من خلال وحدة الفعل الخلقي . فيتصارع الخير والشر في لحظة واحدة ، ومع ذلك يتحدان في الانتصار اللحظي اللإرادة الخيرة . وتوجد في هذا الكل الحاوي للصراع وللانتصار ، والسلام النهائي المتعالى فوق الصراعات والمتجاوز دلها ، الحقيقة العليا ، والعالم الكامل الذي يحتاجه الدين . عالم الحياة الحقيقية اله .

-1-

إن بصيرتنا ليست مجرد حاجاتنا البينية العامة ، بل حقيقة يشعر بها كل إنسان . إنها تتطلب منا أن نشعر بقيمة حياتنا الفربية ، عندما نعرف ونحيا في ظل القاضى المطلق . فيا أيها الإنسان! كيف تحيا حياتك اليومية؟! تبحث عن استحسان الناس، وتخشى اللوم من جارك ، فكلمة نم تشقيك وكلمة مدح ترضيك . وتجهل وجود العظيم المطلق الأفضل من كل جيرانك ، الذي لا يحيا فوقك أو بعيدا عنك ، وإنما ينتشر في كل أرجاء فكرك وبروبه . فيحكم بما لا يستطيع جارك ، لأنه يعرف سريرتك . وكلنا متساوون أمامه ، لأننا كلنا كتب مفتوحة له . والحقيقة أن معرفتك لذلك ، تشبه تماما معرفتك ، لأنك أنت هو أنت ، وأنك في الحقيقة أنت نفسك . ولأن كل حقيقة تكون حقيقة ، لأنها تكون معروفة لعقل واع ، فإنك مهما كانت حقيقتك ، وسواء كنت واعيا بها أم غير واع ، لابد أن تكون معروفة لوعى كلى عالم بكل شئ . فإذا كنت محبا حقيقيا الحق ، أفلا تكون مؤتلفا مع ما يألفه الفيلسوف ؟ ألا تشعر بقيمتك ، عندما تدرك أن حياتك كلها في الله ولله ولا يعرفك أحد غيره معرفة حقيقية ، ولا تشعر بقيمة وجودك إلا في حضوره ؟ كيف للآخرين من بني جنسك أن يعرفوا حقيقتك ؟ فقد يحبونك أو ينفرون منك ، ولكن لا تكون هذه المحبة أو تلك الكراهية ، نابعة من معرفة حقيقية بحقيقتك . إنهم لا يعرفون عنك إلا الظاهر ، وقد يغيرون وجهه نظرهم تجاهك إذا ما استطاعوا معرفة المزيد عن حقيقتك . فإن كانوا يحبونك ، فهل تستمر محبتهم لك إذا عرفوك جيدا ، بعضا من أنانيتك ووضاعتك وخستك ، وغيرتك وحقدك ؟ حيننذ قد تتحول المحبة إلى كراهية ، إذا ما نفروا منك كراهية ، فقد تشعر بالظلم من موقفهم ، وتكون محقا في شعورك ، إنهم لا ينكرون لك إلا كلمة سوء صدرت عنك لحظة غضب ، أو حركة أو أو نظرة غير موفقة ، أو غلطة بسيطة ، وريما إذا عرفوا عنك أكثر من ذلك ، تحولت الكراهية إلى محبة .

ويالرغم من تعارض المصالح وتضارب الأهواء ، عليك أن تسعى لتحقيق الخير وتبذل كل حهد الوصول له . فمن يكون رفيق كفاحك ؟ وإستحسانه يشجعك ويحتك على السير قدما ؟ أهو الجار ؟ كلا ، لأن واجبك يفرض عليك أن تشك في أحكامه التي يصدرها عنك . لانه إما قاض فاسد أو جاهل ، ولأنه لا يعرف سريرتك . لا يضمر الخير دائما ، إذا ما زعم حبه الخير ، فعليك مجاراته والثقة فيه ، ولكن عليك في نفس الوقت الشك في أحكامه عنك وأحكامك عنه وإذا ما أستحسن فعلا من أفعالك ، فلا تطمئن لهذا الإستحسان ، لأنه قد يمدحك على ظاهرك ، ويحكم بصواب ما تخطئه في سريرتك ، وإذا ما وجه إليك لوما على شر تضمره ، فليكن تحذيرا لك ، لأنك إذا كنت لا ترتكب شرا فإنك قد تقوم به مستقبلا . ولكن لا تلتفت لتحذيره ، لأنه لا يعرف سريرتك . إنه عندما يتحدث عنك ، يكون حديثه أشبه بمن يتحدث عن الجانب الآخر القمر ، فلا تثق به في كل ذلك . وعليك أن تدرك رغباته ، وتساعده على فعل الصواب قدر إمكانك ، واجعل منه وسيلة لنشر الخير ، ولكن لا تثق في حكمه عنك ، فمن يكون إنن القاضى الحقيقي العادل القادر على تقويم أفعالك ، والصعدق الوفي الوحيد لك ؟

هناك في الفكر الإلهي ، الحكم الصائب عنك . وتستطيع معرفته ، عندما تعرف الخير ، وتعرف الصواب ولا وجود لمن يعاونك على فعل الخير ، إلا بصيرتك ، ولا تستمد عونا دينيا من الخارج ، أو من قمم الجبال ، يعينك على فعل الخير ، وكل ما هناك أن العارف لكل شئ يعرف مسعاك الخيرية ويوافق عليه . لذلك إذا أحب الإنسان الخير لذاته شعر بالعزاء والعون الديني . وإذا أحبه لنتائجه ولقطع الحلوى التي قد يحصل عليها عند القيام بفعله ، فلا يبحث عن ذلك عند المطلق ، ويكفى أن يحيا منافقا بين بنى جنسه من الأفراد . فيحصل على ما يكفيه من قطع السكر .

إن معرفتنا بوجود المطلق ، وبإدراكه لكل أفعالنا ، يجعل الفرد يشعر بالمكافأة حقيقية ، عندما يفعل الخير ، ويدرك أنه بفعله يخدم الأبدى . أنكون بهذه النتيجة التى توصلنا اليها قد أجبنا عن السؤال الذى طرحناه فى بداية هذا الكتاب ؟ ، ألا نكون قد قدمنا قطعة من التاج لإنسان جائع ؟ هل هذا المنهب ، منهب مجرد جدا ، وصارم وجاف جدا ، وصعب

تحقيقه في الحياة ؟ حقيقة إن البرهنة عليه برهنة جافة موضوعية مجردة ، ولكن تلك هي الفلسفة فكل ذلك لا يعبر عن الجانب الديني لمنهبنا ، وإنما مجرد تحضير وتمهيد لبيان الجانب الديني للفهب ذاته ، إذا ما تم إنجازه ، منهبا يختلف عن العاطفة الدينية الطبيعية ؟ وماذا يريد الإنسان ، عندما يبحث في العالم عن العون الديني ؟ أيحتاج إلى مثل هذا المديح الذي يتلقاه من الدهماء ، وإلى هذا التملق الذي يمارسه المحترفون ، وإلى التعاطف من الاصدقاء ؟ وإذا ما سعي إلى ذلك فهل تخلوا خيريته من الانانية ؟ إلا يستطيع الحصول علي كل ذلك ، إن رغب فيه ، من مجال آخر غير المجال الديني ؟ وإذا كان يبحث عن المكافأة ، أفلا أيستطيع الحصول عليها من مصدر آخر ؟ ولكن الولاء الحقيقي القانون الخلقي ، لا يطالب بعزلة الفرد فالإنسان يحتاج الاستحسان ولكن الولاء الحصول علي ذلك الاستحسان الخلقي معرفة حقيقية . ويقول منهبنا إنه يستطيع الحصول على ذلك الاستحسان وتلك الموافقة التي تعبر عن القيمة الحقة افعله الخلقي من معرفة للأبدى .

لقد تناولنا في الكتاب الأول من هذا المؤلف الحياة الإنسانية الصعبة التي يتعرض لها المتدرب الجديد على البصيرة الخلقية . وقد يرى معظم الناس أن الولاء للحياة الإنسانية ، يعد كافيا في ذاته لكى يكون دينيا . ولكن هناك من يرى في المقابل ، أن الحياة الإنسانية ذاتها مليئة بالرذائل ، ولا يمكن أن تكون مثلا أعلى . ويتساط النين يفعلون الخير من أجل ذاته ولا يسعون لمصالح شخصية ، ألا توجد حياة أعلى تستحق أن نهب أنفسنا لخدمتنا وحقيقة أعظم تستحق ولاخا لها ؟ نقول لهؤلاء ، إن بصيرتنا الدينية تشير إلي وجود هذه الحقيقة الأعلى ، فيامن ترغب في الإخلاص الحياة ، وتهب نفسك الحياة الإنسانية ، هنا توجد حياة المالق اللامتناهية والشاملة الحياة الإنسانية . والآن ألا تسعد أن تعرف أن خدمتك للإنسانية بإخلاص تعنى خدمتك لهذه الحياة اللامتناهية والأبدية ؟ فما يبد وشريرا وسيئا في هذه الحياة الإنسانية ، يفقد ملامحه أمام تجليات النور الأبدى .

فإذا كانت مثل هذا الحقيقة العظيمة ، تشجعنا علي الاستمرار في عملنا فلا يجب أن نقضى وقتا طويلا في تثملها . إن حياتنا حياة عمل وكفاح ، ولا فائدة لنا من تأمل نظرى نتوقف عنده ، حتى ولو كان تأملا في الفكر المطلق . لأنه يتحول سريعا إلى تفكير مرضى ، مالم تحوله إلى عمل ، وبعبر عنه في أفعالنا فدعنا نستمر في عملنا .

لنا كلمة أخيرة بالنسبة النتائج العملية اوجهة نظرنا . فإذا كان القارئ قد تبعنا في

بحثنا النظرى، فإننا نطلب منه متابعتنا فى تطبيق هذا البحث النظرى على الحياة من الناحية العملية . لقد قلنا أن نشر البصيرة الظقية فى المجتمع ، يعد الواجب الأول والأساس للفرد وكل ما عدا ذلك ، يعد مجرد تحضير لذلك العمل ، أو مجرد انتظار للمرحلة التى نقس فيها على تحقيقه فى ضوء البصيرة ذاتها . وفى نفس الوقت لا يمكن أن ننجح فى هذا العمل ، أو نشر هذه البصيرة الظقية ، إلا إذا حققنا الإخلاص لفرديتنا مع الولاء الملتزم بالعلاقات التى يتأسس عليها المجتمع . لذلك يتطلب هذا العمل منا ، التضحية بكثير من الخبرات العاطفية من أجل خدمة الأعلى . مقابل الشعور بوجوده هناك فوقنا ، فإذا ما قبل القارئ كل ذلك ، فإنه يصبح لديه الضمان مثلنا ، بأنه مهما كانت نتائج القصائد القديمة بالنسبة للازمة الدينية الحالية ، فإن أسس الإيمان الدينى الحقيقى أسس أكدة وصلية .

أينما نبحث عن العون الدينى ، وحينما نشعر بالحيرة والتشتت من كثرة المذاهب الدينية ، نستطيع اللجوء إلى تأمل الحقيقة الأبدية . فحياة الله تخلو من كل ذلك . ومشاكلنا كلها تكون محلولة هناك ، وحياتنا الفقيرة البائسة ، تكون غنية مليئة بالسعادة هناك . ونشعر فيها بقيمة جهوبنا التى قد فقتنا الأمل فى جدواها فى حياتنا . لأن نقص المحدود ليس إلا جزءا من الكل اللامتناهى ، حيث لا نقص حقيقيا فيه . ألا يكون الشعور بذلك شعورا دينيا ؟ ونعود مرة أخرى من رحلة التأمل بعد اكتسابنا لهذه الأمور ، وننظر نظرة جديدة لهذا البحر المترامى الأطراف من حياتنا الإنسانية . فإذا كانت حياتنا ليست حياة إلهية فإن رياح الله تهب فوقها ، فدعنا نبحر فى هذا البحر العظيم ونكافح ، ولا خذاف العواصف ، حتى نجد الكنوز واللآلى التى تعد صورا للأبدى .

## الخاتمة

تعد الأسئلة الفلسفية عند بعض القراء ، مثلها عند المؤلف ، مسألة لا يمكن تجنيها والاستغتاء عنها ، ولذلك بقى هناك سؤال أو سؤلان ، لابد من طرحهما ، حتى يشعر القارئ بوضوح المعنى ، ويتخلص من شكوكه تجاه نظريتنا . فريما يسأل السؤال التقليدي : أتعد هذه النظرية السابقة للأشياء ، نظرية في التوحيد أو في وحدة الوجود ؟ أكان مرادك النفاع عن المبادئ الأساسية المذاهب الموحدة القنيمة أم استبدالها بمذهب جنيد؟ ، ويعبر هذا السؤال في الحقيقة عن صعوبة دائما ما تواجه القارئ البسيط، عندما يسمع ما نقول به ، أو ما يناقشه الفلاسفة المحدثون . فهناك من الكتاب من حاولوا بالفعل النفاع عن التوحيد وقالوا بضرورة وجود الفكر الكلى . ويحق للقارئ البسيط أن يتشكك ، عندما يرى محاولة استبدال " إله الآباء " بإلة آخر ، يطلق عليه نفس الاسم ، ويقدم نفس الشئ ونجيب بكل صراحة ووضوح بأن ذلك ليس مرادنا . وإذا كنا في عرضنا السابق ، نستخدم في بعض المناسبات لفظ " الله " فليس هناك إلزام للقارئ بأن يفترض أن فكرتنا تتفق مع فكرته ، لأننا قد وضحنا بإسهاب معنى فكرتنا . ونعيد ونكرر ، بأن مثلما يقوم عقلنا في أى وقت من الأوقات ، بجمع مجموعة من الأفكار الجزئية المتعدد في لحظة واحدة من لحظات الوعي ، في وحدة واحدة ، نؤكد بأن العقل الكلى يقوم بريط كل أفكارنا في وحدة مطلقة من الفكر مع كل المضوعات وكل الأفكار المتعلقة بها ولقد أطلقنا على هذا العقل الكلى اسم الله من أجل التوضيح وسهولة اللفظ إنه ليس إله الدين التقليدي . وإنما إله الفكر المثالي التقليدي منذ أفلاطون . وجاء برهاننا وأدلتنا عليه مضتلفة تماما عن الأدلة التقليدية التي تملأ كتب اللاهوت كدليل التصميم ودليل السببية . فلقد تخلي الفلاسفة النقدون منذ كانط عن مثل هذه الأدلة ، بل لقد وضحنا بعض جوانب ضعفها . والواقع أن كانط قد أعطى الفاسفة الحديثة أنوات جديدة ، ومن واجبنا تطبيقها قدر الإمكان ، عند محاولة الإجابة عن المسائل الفلسفية القديمة التي حاول الإنسان على مر التاريخ البحث عن إجابات لها ولقد تأسس دليلنا في عصرنا السابق على وجود العقل الكلى على تحليل لطبيعة مفهومي الصواب والخطأ بصفها مفهومين ضروريين ولم ننظر للعقل الكلى بوصفه خالقا افاخالق لابد أن يكون متناهيا ولا يستدل على وجوده إلا من التجربة والعقل الكلى لا متناه ولا يستدل على وجوده من التجربة ، وبتم البرهنة عليه بعيدا عنها وأخيرا قد أكننا أن التجربة لا تثبت ولا تبرهن على وجود أي قوى فربية خالقة ، وتكون لا محدودة وخيرة في نفس الوقت ، وبيننا أنه مهما كان وجود هذه القوى ، فلابد من وجودها بوصفها وقائع ضرورية في العقل اللامتناهي ، الذي لا وجود لأي شئ خارجه . ذلك هو مفهومنا وإذا لم يكن مفهوما جديدا في الفلسفة ، فقد حاولنا بجهد شاق ، أن نجعله مفهوما خاصا لنا ، وحاولنا وضع حججنا الخاصة لإثبات وجوده ، وأكننا قيمته المينية المطلقة .

ويجب أن ننبه إلى أننا لا نبالى ، بمن يقول عن مذهبنا ، إنه مذهب فى التوحيد أو فى وحدة الوجود ، لأنه يختلف عن الصور التقليدية لهذين المذهبين . فكلاهما ينظر إلى الله بوصفه قوة ، وأما أن يضعاه فى الخارج ، يحرك المخلوقات صدفة ، أو أن المخلوقات تسير على نهج معين يصفه لها ، أو يوحدان بينه وبين مخلوقاته . والنظرة الأولى فى إدراكه ، لا تعبر عن نظرة فلسفية كاملة ، والثانية لا تخرج عن كونها نظرة شعرية خيالية . ولم تسلك أي من هاتين النظرتين . لأننا نرى أن السببية مجرد فكرة ثانوية أو فرعية فى الفلسفة ولا تعبر إلا عن صورة ناقصة من الوحدة العقلية للأشياء . فعالم القوى ليس عالما حقيقيا والفكر أكثر مصداقية من القوة ويفهم كل القوى ويدركها فى وحدة أبدية . إن الله بوصفه قوة ، إما أن يكون متناهيا ومحدودا أو لا شئ على الإطلاق . والله بوصفه عقلا أو فكرا موجودا للكل وفى الكل . فإذا كان ذلك طريق الفلسفة ، فيحق للإيمان التقليدي أن يسلك ما يشاء من الطرق .

باختصار شديد ، فإن منهبنا هو المنهب القائل : في البدء كانت الكلمة ، والكلمة كانت مع الله والكلمة كانت الله . هكذا قال القديس أوغسطين ونهب أفلاطون ونهبنا نحن . وفيما عدا ذلك لا تكشف الحقيقة الحكمة الإنسانية ، بل الإيمان المتواضع وبالتالي نكون لا أدريين. فإذا ما عرف إنسان ما عن القوى التي تحرك العالم ، معرفة أكثر من تلك التي قدمها لنا العلم ، فعليه أن يستمتع بمعرفته . لأنه ليس في مقدرونا الوصول إليها . فنحن نؤمن بوجود القوى المادية والطبيعة ، وبقانون التطور بوصفه معبرا عن حقائق

الطبيعة ، ويواقعة بقاء الطاقة . إن إيماننا بكل ذلك وبكل النظريات العلمية الجادة ، قد قام على أساس ما قدمه لنا دارسو العلم من فحص الوقائع ، على صحة هذه النظريات ، وخضوعها التجريب . ونؤمن بنتائج علمية أخرى عدة ، وليس لدينا أى معرفة أخرى عن القوى في العالم . فلا نعرف شيئا عن الخلود الفردى ، أو عن التقدم المستقبلي النوع الإنساني أو عن ضرورة إنتصار وسيادة الخير في عالمنا الصغير فكل ذلك نجهله تماما . وكل ما نعرفه هو أن الحقيقة الأعلى قد تحققت منذ الأزل في العقل اللامتناهي ، وتحقق النصر الكامل العالم في هذا العقل . ومهما حدث لنا ، من شرور فنحن نعرف أن الكل كامل موجود . ونشعر بالراحة والسكينة والطمانينة لتلك المعرفة . نعرف أن يقوم من يقيم أفعالنا الخلقة ، ويرى أفعالنا الخيرة .

إن مرادنا من كتابة هذه السطور ليس مجرد الرفض لكل النظريات الدينية التقليدية ، ولا نريد المبالغة في النقد أو إثارة المشاحنات ، وأن نرفض مساعدة نتلقاها ، حتى وإن كان مقدموها من أصحاب النظريات اللاهوتية التقليدية ، فكل غاية الدين ، ليس الحديث عن وجهة نظر هذه العقيدة أو تلك ، بل البحث عن أساس للإيمان ، في العالم ، فإن لم تجد دليلا على ذلك ، فعلينا كما سبق أن وضحنا في الفصل التاسع من الكتاب ، أن نعود إلى عالم المسلمات ، وإن استطعنا الوصول إلى دليل فذلك أفضل ما يمكن أن يتحقق لنا .

السؤال الثانى الذى يمكن أن يوجه لنا هو ماذا بقى من هذه المسلمات التى عرضنا لها فى الفصل التاسع من هذا الكتاب؟ أتم التخلى عنها جميعا ؟ الحقيقة أن هذه المسلمات قد ظلت كما هى مجرد صور عقلية لنشاطنا ، غير كاملة المعقولية ، ولكنها ذات قيمة ثابتة لعملنا . فلم ترفض المسلمات العلمية ، وإنما تم تقويتها بالنظر المعقولية الكاملة للأشياء . لقد أصبحوا الضمان بضرورة وجود حل معقول لكل مشكلة علمية ، وأن الحل ، والأكثر معقولية ، هو الحل الذي يشمل بالفعل كل الوقائع ولقد زاد يقينا أن عالمنا الخارجي ليس إلا نتاج نشاطنا ، وأن هذا النشاط ، مازال الموضوع الصحيح لأي حكم أخلاقي . وكل ما هنالك أننا اكتشفنا أن أعلى صور نشاطنا ، هي الصورة التي تطابق الحقيقة . كما تنطبق على المسلمات الدينية . فلا يمكن الاستغناء عنها . لأنها ما تزال تبين لنا ، أن فكرتنا عن اللامتناهي ، ان تكون فكرة مجردة ، وأننا مازلنا نلجأ إلى التجربة ، لمعرفة ما هو الأفضل والأعلى ، والذي يمكن أن نقول عنه حينئذ " إن التصور الذي قد أحصل عليه هو الأفضل والأعلى ، والذي يمكن أن نقول عنه حينئذ " إن التصور الذي قد أحصل عليه

من التجربة عن حقيقة الخير والجمال ، والحياة الفاضلة التى قد أتخيلها ، والخير الكامل الذي يمكن أن أتصوره ، كل ذلك ليس إلا عبارة عن لمحات الحقيقة الكبرى التى تكون متحققة بالفعل لدى الله الذي يعرف كل شئ . فكل كمال يمكن أن تصل إليه هذه الأشياء ، ويمكن تصوره بالنسبة لها ، يكون معروفا ومعاشا فيه " لذلك يمكن أن تصحبنا المسلمات الدينية ، ونهتدى بها ، وتجلعنا نرى كل ما يظهر في الخبرة الحياتية ، على أنه درس جديد لمعرفة عقل الله .

وإن كنا نحتفظ بهذه المسلمات إلى جانب حدسنا ، ويصيرتنا ، فإننا نرفض استخدامها البرهنة على وجود أي حوادث أو قوى فوق طبيعة من أى نوع . فنحن لا نعرف معجزة ، إلا المطلق ذاته . لأنهم في كثير من صور المثالية الشعبية ، التي تحاول البرهنة على أن عالمنا ، تسكنه الحياة الروحية وكثير من أصحاب النيات الحسنة ، يحاولون البرهنة بالإستناد على ظواهر معينة على الطبيعة الروحية للأشياء . ويرى هؤلاء الناس أن الروح الذي لا يؤثر باستمرار ، وبالتالي لا يحتل عناوين الأخبار ، لا يعد روحا حقيقيا وإذلك تستمد المثالية البينية حياتها لدى هؤلاء الناس من هذه المؤشرات الظاهرية ، التي تدل على وجود الروح العظيم الفاعل في الكون . وإذا كانوا قد نبذوا الخرافات القديمة ، فإنهم مازالوا يشعرون يتحقيق مرادهم في القول بغموض القوى الحيوية ، وسر حدوث بعض الأشياء ، ونظريات تتعلق بالقوى الغامضة وبالجواهر الروحية ، ويرون أن أفضل الأدلة على وجود الطبيعة الروحية للأشياء ، يتمثل في عدم قدرة عالم البيولوجي معرفة الظروف الحياتية لنشاء الحياة من المادة الميتة . إن أمورا مثل غموض طبيعة الفعل العصبي وكيفية تأثير العقل على الجسم ، وحدوث بعض تجاربنا الصوفية ، يعد بالنسبة لهم أكبر دليل على أن العالم عالم إلهي وملئ بالحياة الروحية . وبالرغم من احترامنا النوايا الطيبة لهؤلاء الناس ، فإننا نرى أن مثاليتهم ، ايس لها أي قيمة فكرية تنكر ، ولا نتعاطف مع هذا النهج المثالى ، فبالنسبة لمثاليتنا لا يتأثر إيماننا بالطبيعة الروحية للأشياء ، سواء كان العالم الذي نراه عالمًا ينمو به شعر الرأس نحو غاية معينة أم لا ، أو سواء نجح البيولوجي في خلق الحياة من المادة الجامدة أم لا . إن قدرتنا على صنع النار لن تجعل العالم يفقد طابعه الروحى . وأن تقل الطبيعة الروحية للأشياء ، إذا استطعنا تخليق البروبق بالزما أو استنساخ كل الحيوانات ، وكل شخصيات شكسبير في عالمنا بل وإذا استطعنا تحقيق كل

ذلك ، فإن المادية بوصفها مذهبا فلسفيا ، ستظل فلسفة متناقضة كما هى فى العصر الحاضر ، إن المثالية الحقة لا تهتم بظهور هذا الشئ أو ذاك فى العالم الظاهرى ، طالما أنها تعترف بأن الكل إلهى ، وأن الروح تملأ كل شئ ولا تحتاج إلى تأكيد من المعامل العلمية على مصداقيتها ، وإنما فقط على نماذج المعقولية ولا تملى من جانبها على العلماء الأشياء التي عليهم أن يكتشفوها . ولا تستجدى الطبيعة ، أن تحتوى على قوة خفية ، أو كائن يضمن وجوده وجود المثل الأعلى الذي يبحث عنه الإنسان ، إننا نرفض هذه المثالية المتسولة ، لأنها لا معنى لها ، إن مثاليتنا تقول « أنظر الوقائع كما هى ، وتعمق فى دراستها كما جاءت إليك من التجرية ، وتعرف على واقع وجودها ، ولكن عليك أن تعرف أيضا ، أن الحياة الراهية المثالية تسكن فيها ، وتحيا وتنتشر فى كل أرجائها .

يعترف "سقراط" ، في محاورة "بارمنيدس" ، "لأفلاطون" ، بأنه يتردد أحيانا بالقول بأن هناك مثالا لكل شئ ، وأن للطين مثالا . وتم توجيه اللوم إليه لخوفه من الناس منه ، وقيل له بأن للطين قيمة عقلية . وكذلك نحن أيضا ، يجب ألا نخاف سخرية الناس ، ونخاف أن نرى الآلهي في كل مكان . وليس علينا أن نستمر في البحث وعن الإيمان الزائف بضرورة وجود شئ عجيب وخارق ، حتى نازم أنفسنا بالقول ، بأن هذا هو الله .

وقبل أن يستأذن المؤلف في وداع هذا الجمع من الدارسين ، يود تقديم إجابة السؤال التقليدي الذي يثيره صديق حول البرهنة على مذهبنا والتي وردت في الصفحات الأخيرة من هذا البحث يقول الصديق " ريما لم يكن كل ذلك صحيحا ، وهذه الصورة لوجود حقيقة تتصف بالخيرية ، ريما تكون مجرد صورة وهمية وصورة خيالية " فليكن ذلك أيها الصديق العزيز " وريما لم نقل شيئا مقنعا ، وكل ما ورد في بحثنا مجرد وهم زائف » ، ولكن عليك أن تتذكر ": إذا كان قولا خاطئا ، فإنه كما سبق أن وضحنا الك ، يكون خاطئا بسبب ، أن اللامتناهي يعرف أنه خاطئ . وبدون هذه المعرفة ان يكون هناك خطأ في تفكيرنا على الأطلاق إن المطلق يعرف أنه خاطئ ما الأقل ما نساهم به . وإذا ما رفض أيا من أفكارنا أو أحكامنا ، فذلك بسبب وجود نقص مثانا الأعلى ، وليس في المطلق ذاته . وهكذا نكون في أسوأ الحالات ، مثل طفل جاء يوم زفاف الملك يحرج ويرى زهوره ، ولكن الملك لم يظهر وسقط وظل منتظرا أمام باب القصر ، لعل الملك يخرج ويرى زهوره ، ولكن الملك لم يظهر وسقط الزهور إسهاما منه في الزهور المقطت الزهور المناه في النوم أمام أبواب القصر الضخمة ، ولم يلاحظ أحد وجوده ، فسقطت الزهور الطفل في النوم أمام أبواب القصر الضخمة ، ولم يلاحظ أحد وجوده ، فسقطت الزهور المقل في النوم أمام أبواب القصر الضخمة ، ولم يلاحظ أحد وجوده ، فسقطت الزهور

من بين يديه ، وتناثرت بفعل الرياح ، داست عليها الأقدام وسط الزحام ، فنامت فوق تراب الطريق . ولكن كل ذلك حدث بسبب وجود آلاف الزهور داخل القصر وخارجه ، والتي لا يستطيع الطفل حملها كلها . ولئن كان الملك يعلم بوجود الآلاف والآلاف من الهدايا التى يقدمها له أفراد رعيته المخلصون . فإنه لا يحتاج إليها . لأن كل شئ ملكه منذ الأزل .

## المشروع القومى للترجمة

| ت . أحمد برويش                      | جون ک <i>ریں</i>              | ١ ~ اللعة الطيا (طبعة ثانية)            |
|-------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|
| ت أحمد فؤاد باسع                    | <b>ل. ماده</b> و مانیکار      | ٢ - الوشية والإسلام                     |
| ت شوقی حلال                         | حورج جيمس                     | ٣ – التراث المسروق                      |
| ت . أحمد العضرى                     | انجا كاريتنكرها               | ٤ - كيف تتم كتابة السيناريو             |
| ت : محمد علاء الدين منصور           | إسماعيل فصدح                  | ه – ٹریا فی غیویہ                       |
| ت • سنعد مصلوح / وفاء كامل فايد     | ميلكا إستش                    | ٦ – اتجاهات الحث الساس                  |
| ت يوسف الأسلكي                      | لومىيان غوادمان               | ٧ - العليم الإنسانية والطسفة            |
| ت . مصطفی مأهر                      | ماک <i>س</i> مریش             | ٨ مشعلو الحرائق                         |
| ت · محمود محمد عاشور                | أندروس جودى                   | ٩ – التعيرات البيئية                    |
| ت مصدمتهم وعدالبايل الأردى وعرطى    | جيرار جينيت                   | ١٠ – خطاب الحكاية                       |
| ت مداءعبدالمتاح                     | فيسوافا شيمبوريسكا            | ۱۱ مختارات                              |
| ت ، أحمد محمول                      | ديفيد براوبيستون وايرين مرابك | ١٢ – طريق الحرير                        |
| ت ٠ عبد الوهاب علىب                 | رويرتسن سميث                  | ١٢ – بيانة الساميين                     |
| ت حسن الموين                        | حان بيلمان نويل               | ١٤ - التحليل النفسي والأنب              |
| ت ، أشرف رفيق عفيفى                 | إدوارد اويس سميث              | ه١ – الحركات الشية                      |
| ت بإشراف/أحمد عتمان                 | مارش برنال                    | ١٦ أثينة السهاء                         |
| ت . محمد مصطفی بدوی                 | فيلبب لاركين                  | ۱۷ – مختارات                            |
| ت . طلعت شاهين                      | مختارات                       | ١٨ - الشعر النسائي في أمريكا اللاتيثية  |
| ت • معيم عطية                       | چورج سفيريس                   | ١٩ – الأعمال الشعرية الكاملة            |
| ت يمنى طريف الخولى/بدرى عد الفتاح   | ح. ح. کراوثر                  | ٢٠ – قمنة العلم                         |
| ت ماجدة العنائى                     | مىمد بهرئجى                   | ٢١ – خوخة وألف خوخة                     |
| ت سيد أحمد على الناصرى              | جوں اُنتیس                    | ٢٢ – مذكرات رحالة عن المسريين           |
| ت سعيد توهيق                        | هابز جيورح جاداس              | ۲۲ – تحلى الجميل                        |
| ت • بکر عباس                        | ماتريك بارندر                 | ٢٤ - ظلال السنقيل                       |
| ت - إبراهيم العسوقي شتا             | مولايا حلال الدين الرومي      | ۲۰ – مثنوی                              |
| ت ۱ أحمد محمد حسين هيكل             | محمد حسين هيكل                | ٢٦ – دين مصر العام                      |
| تىنىت                               | مقالات                        | ٢٧ - التنوع البشري الخلاق               |
| ت : منی أبو سنه                     | حون اوك                       | ٢٨ – رسالة في التسامع                   |
| ت : سر الديب                        | جیس ب. کارس                   | ٢٩ – الموت والوجود                      |
| ت أحمد فؤاد طبع                     | ك. مادهو بانيكار              | . ٢ - الوثنية والإصلام (٢١)             |
| ت. عد المثار الطوحي/عبد الوهاب عاوب | جان سوفاجيه – كلود كاين       | ٣١ - مصادر دراسة التاريخ الإسلامي       |
| ت • مصطفى إيراهيم قهمى              | نيفيد روس                     | ۲۲ – الاتقراض                           |
| ت . أحمد فؤاد بابع                  | ا. ج. موبكتز                  | ٢٢ - التاريح الاقتصادي لإفريقيا المنوية |
| ت · حصة إبراهيم المنيف              | روجر آلن                      | ٣٤ – الرواية العربية                    |
| ت . خلیل کافت                       | پول. ب ىيكسىن                 | ٣٥ – الأسطورة والحداثة                  |
|                                     |                               |                                         |

| ت حياة حاسم محمد                          | والاس مارتن                     | ٣٦ - نطريات السرد العديثة                   |
|-------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------|
| ت . حمال عد الرحيم                        | بريحيت شيقر                     | ٣٧ – واحة سيوة وموسيقاها                    |
| ت أنور مفيث                               | آلن توریں                       | ٣٨ – يقد الحداثة                            |
| ت منیرة کروان                             | سيتر والكوت                     | ٣٩ الإعريق والتسد                           |
| ت • محمد عيد إبراهيم                      | آن سكستون                       | ۵۰ – قمبائد هپ                              |
| ت. عاداف أصد/ إبراهيم فتحى/مصور ملجد      | سِتر جرا <i>ں</i>               | ٤١ – ما بعد الركزية الأوربية                |
| ت أحمد محمود                              | بىجامين بارير                   | ٤٢ – عالم ماك                               |
| ت المهدى أحريف                            | أركتافير باث                    | 27 اللهب المزبوج                            |
| ت مارلين تادرس                            | ألدوس هكسلى                     | ٤٤ — بعد عدة أصياف                          |
| ت أحمد محمود                              | روبرت ح بنیا – جون ف أ مایں     | ة ٤ – التراث المعور                         |
| ت . محمود السيد على                       | نابلو ئىرودا                    | ٤٦ – عشرين قصيدة حب                         |
| ت مجاهد عبد المعم مجاهد                   | ريىيه ويليك                     | ٤٧ – تاريح القد الأسى الحيث (١)             |
| ت ماهر جويجاتى                            | مرائسوا بوما                    | ٤٨ – حضارة مصر القرعونية                    |
| ت عند الوهاب طوب                          | هـ ټ. توريس                     | ٤٩ – الإسلام في البلقان                     |
| ت•مصد مرافة وعثماني للياري ويهمنف الأنطكي | جمال النين بن الشيخ             | - ٥ - ألف ليلة وليلة أو القول الأسير        |
| ت محمد أبو العطا                          | داريو بيانوريا وخ. م سنياليستى  | ١٥ مصار الرواية الإسباس أمريكية             |
| ت · لطفی قطیم وعادل دمرداش                | ىيتر . ں . نوماليس وستينن . ج . | ٥٢ – العلاح النفسي التدعيمي                 |
|                                           | روحسيفيتز وروجر بيل             |                                             |
| ت · مرسى سعد الدين                        | أ م ألنحتون                     | 37 - العراما والتطيم                        |
| ت محسن مصيلمي                             | ح . مایکل والتون                | 02 – المفهوم الإعريقي المسرح                |
| ت على يوسف على                            | چون بولکٽجهوم                   | ەە – ما وراء الطم                           |
| ت ٍ. محمود على مكى                        | فديريكو عرسية اوركا             | ٦ه – الأعمال الشعرية الكاملة (١)            |
| ت . محمود السيد ، ماهر البطوطي            | مىيرىكو غرسية اوركا             | ٧ه – الأعمال الشعرية الكاملة (٢)            |
| ت · محمد أبو العطا                        | فديريكو عرسية اوركا             | ۵۸ – مسرحیتان                               |
| ت السيد السيد سهيم                        | كارلوس موبييث                   | ٥٩ – المحبرة                                |
| ت • صبری محمد عبد الغبی                   | جوهانز ايتين                    | ٦٠ - التمسيم والشكل                         |
| مراجعة وإشراف . معمد الجوهرى              | شاراوت سيمور سميث               | ٦١ – موسوعة علم الإنسان                     |
| ت · محمد څير البقاعي                      | رولا <i>ن</i> بارت              | ٦٢ – لأَة النَّم                            |
| ت . مجاهد عد المنعم مجاهد                 | رينيه ويليك                     | ١٢ – تاريح الثقد الأسى الحديث (٢)           |
| ت • رمسيس عوش ۔                           | آلان وريد                       | ٦٤ – پرتراند راسل (سيرة حياة)               |
| ټ ٠ رمسي <i>س عوش .</i>                   | برتراند راسل                    | ١٥ - في مدح الكسل ومقالات أخرى              |
| ت · عبد الطيف عبد الطيم                   | أنطونيو جالا                    | ١٦ – خمس مسرحيات أنداسية                    |
| ت . المهدى أحريف                          | مربائدو بيسوا                   | ۱۷ – مفتارات                                |
| ت أشرف المتباغ                            | فالنتين راسبوبتين               | ١٨ – نتاشا العجور وقصص أخرى                 |
| ت أحمد مؤاد متولى وهويدا محمد مهمى        | عد الرشيد إبراهيم               | ٦٦ - العلم الإمساناس في أوائل الترن العشرين |
| ت • عبد الصيد غلاب وأحمد حشاد             | أوخينيو تشامع روبريجت           | ٧٠ – ثقافة وحضارة أمريكا اللاتينية          |
| ت . حسان محمود                            | دارىق قق                        | ٧١ – السيدة لا تصلح إلا الرمي               |
|                                           |                                 |                                             |

| ت فۋاد مطى                        | ت س.إلىوت                     | ۷۲ – السياسي العمور                          |
|-----------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------|
| ت حسن ماظم وعلى حاكم              | چين . ب . تيميكىز             | ۷۲ – نقد استجانة القارئ                      |
| ت عسن بيومي                       | ل. ا سيمينوقا                 | ٧٤ مىلاح الدين وللماليك فى مصر               |
| ت أحمد درويش                      | أندريه موروا                  | ٧٥ – أن التراحم والسير الدائية               |
| ت · عد القصود عد الكريم           | مجموعة من الكتاب              | ٧١ - چاك لاكان وإعواء المتحليل العسى         |
| ت مجافد عدد المعم محافد           | رينيه ويليك                   | ٧٧ - تاريخ القد الأدبي الحديث ج ٢            |
| ت أحمد محمود وتورا أمين           | روبالد روبرىسون               | ٧٨- الراة النارة الاجتماعية والثقاة الزاينية |
| ت • سعيد العاممي وباصر حلاوي      | بوريس أوسشنكى                 | ٧٩ – شعرية التاليف                           |
| ت مكارم العمري                    | ألكسندر موشكين                | ٨٠ بوشكين عند سامورة النموع،                 |
| ت · محمد طارق الشرقاوي            | بعكت أشرسن                    | ٨١ – العماعات المتحيلة                       |
| ت محمود السيدعلى                  | ميحيل دى أوناموس              | ۸۲ مسرح میچیل                                |
| ت خالد المالي                     | عوتفريد بڻ                    | ۸۳ – مفتارات ء                               |
| ت عبد الحميد شيحة                 | مجموعة من الكتاب              | ٨٤ موسوعة الأنب والنقد                       |
| ت عدد الرازق بركات                | مىلاح زكى أقطاي               | ه٨ – منصور الخلاح (مسرحية)                   |
| ت أحمد فتحى يوسف شنا              | جمال میر منادقی               | ٨٦ – ملول الليل                              |
| ت , ملحدة العنائي                 | حلال آل أحمد                  | ۸۷ – بون والقلم                              |
| ت • إبراهيم العسوقى شتا           | جلال ال أحمد                  | ٨٨ – الايتلاء بالتغرب                        |
| ت أحمد زايد ومحمد محيى الدين      | أستونى جيبنر                  | ٨٩ - الملريق الثَّالث                        |
| ت محمد إبراهيم مبروك              | نضة من كُتاب أمريكا اللاتينية | ٩٠ – وسم السيف (قصص)                         |
| ت مصد هناء عبد القتاح             |                               | ٩١ - للسرح والتجريب بين التطوية والتعليق     |
|                                   |                               | ٩٢ – أمناليت ومضنامين المسرح                 |
| ت    نائية جمال النين             | کاراوس میجل                   | الإسمانوأمريكي المعلصير                      |
| ت عبد الوهاب علوب                 | مايك فينرستون وسكوت لاش       | ٩٢ - محيثات العولة                           |
| ت فوزية العثماوي                  | مسريل بيكيت                   | ٩٤ – الحب الأول والصنعية                     |
| ت : سرى محمد محمد عدد اللطيب      |                               | ٩٥ - مختارات من المسرح الإسباني              |
| ت إبوار الغراط                    | قصص مختارة                    | ٩٦ – ئالاث زنىقات ووردة                      |
| ت • بشير السناعي                  | مرتان بروبل                   | ٩٧ هوية فرنسا (مح ١)                         |
| ت أشرف المنباغ                    |                               | ٨٨ – الهم الإنساني والايتزاز الصهيوني        |
| ت • إبراهيم قنديل                 | ديثيد رويسون                  | 99 - تاريخ السينما العالمية                  |
| ت إبراهيم فتحى                    | بول هيرست وجراهام تومبسون     | ١٠٠ – مساطة العولة                           |
| ت , رشید بنطو<br>به ایمان بد      |                               | ١٠١ – المص الروائي (تقنيات ومناهج)           |
| ت عر الدين الكتائي الإنريسي       | عبد الكريم الخطيين            | ١٠٢ السياسة والتسامع                         |
| ت . محمد بنیس                     | عبد الوهاب المؤلف             | ١٠٢ – قبر ابن عربي يليه آياء                 |
| ت · عبد الفعار مكاوئ<br>          | برتوان بریشت                  | ۱۰۶ - أويرا ماهوچني                          |
| ت . عبد العريز شبيل<br>د د ما مدد | چىرارچىنىت                    | ه ۱۰ – منذل إلى النمن الجامع                 |
| ت أشرف على يعلور                  | د. ماریا خیسوس رویبیرامتی     | ١٠٦ - الأنب الأنتاسي                         |
| ت . محمد عبد الله الجعيدى         | نخبة                          | ٧ ١ - منورة الفنائي في الشعر الأمريكي للعاصر |

| ت محمود على مكى               | مجموعة من النقاد                | ١٠٨ - تَالِث براسات عن الشعر الأنباسي                              |
|-------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ت ٠ هاشم أحمد محمد            | چوں بولوك وعادل درویش           | ۱۰۹ – حروب المياء                                                  |
| ،<br>ت مئىقطان                | جمعة بيحوم<br>حسة بيحوم         |                                                                    |
| ت ريهأم حسين إبراهيم          | فرائسيس هينسون                  | ۱۱۱ – المرأة والجريمة                                              |
| ت إكرام يوسف                  | أرلين علوى ماكليود              | ۱۱۲ - الاحتجاح الهادئ                                              |
| ت · أهند حسان                 | سادی پلامت                      | ٠٠٠ - راية التمرد                                                  |
| ت . نسیم مطی                  | -                               | ١١٤ - سرحيًا حماد كريمي وسكان السنيقع                              |
| ت . سمية رمضان                | ميد<br>مرچينيا وواف             | • •                                                                |
| ت · بهاد أحمد سالم            |                                 | ١١٦ - امرأة مختلعة (برية شفيق)                                     |
| ت . منى إبراهيم ، وهالة كمال  |                                 | ١١٧ المرأة والحنوسة في الإسلام                                     |
| ت ليس النقاش                  |                                 | ١١٨ – النهضة النسائية في مصر                                       |
| ت بإشراف/رۋوف عباس            | أميرة الأرهرى سنيل              | ١١٩ - المساء والأسرة وقوانين الطلاق                                |
| ت • مخبة من المترجمين         | ايلي أمو لعد                    | ١٢٠ - العركة النسائية والطور في الشرق الأوسط                       |
| ت محمد الجندي ، وإيرابيل كمال | فاطمة موسى                      | ١٢١ – الدليل الصحير في كتابة للرأة العربية                         |
| ت · منیرة کروان               | جوزيف هوجت                      | ١٢٢-نىلام المهوبية القديم وبموذح الإنسان                           |
| ت أنور محمد إبراهيم           | نينل الكسسر وفنادولييا          | ١٣٢-الإسراطورية العشلية وعلاقاتها الدولية                          |
| ت . أحمد فؤاد بلبع            | چون جرای                        |                                                                    |
| ت • سمحه الحولى               | سيدريك ثورب ديقى                | ١٢٥ – التحليل المسيقى                                              |
| ت عند الوهاب طوب              | ثواقامح إيسر                    |                                                                    |
| ت • بشیر السباعی              | صعاء فتحى                       | ۱۲۷ - إرهاب                                                        |
| ت . أميرة حسن نويرة           | سوران باسنيت                    | ١٢٨ – الأنب القارن                                                 |
| ت محمد أبو العطا وأخرون       |                                 | ١٢٩ – الرواية الامسانية المعلمسرة                                  |
| ت ٬ شوټی جلال                 | أندريه جوبدر فرادك              | ١٣٠ ~ الشرق يصعد ثانية                                             |
| ت لویس بقطر                   | مجموعة من المؤلفين              | ١٣١ -مصر التثيمة (التاريح الاحتماعي)                               |
| ت · عند الوهاب طوب            | مايك فيذرستون                   |                                                                    |
| ت . طلعت الشايب               |                                 | ١٣٢ - الخوف من المرايا                                             |
| ت أحمد محمود                  | ماری ح. کیمب                    |                                                                    |
| ت . مأهر شفيق فريد            |                                 | ١٢٥ - للمثار من قدت س. إلين (ثَاثَةَ لَجراء)                       |
| ت · ســــر توفيق              | كينيث كوبنو                     | ١٣٦ – علاحق الباشا                                                 |
| ت . كاميليا مىبحى             |                                 | ١٢٧ –مذكرات ضائط في الصلة العرسية                                  |
| ت . وجيه سمعان عدد المسيح     | إيقليبا تاروني                  |                                                                    |
| ت مصطفی ماهر                  | ريشارد فلچتر                    |                                                                    |
| ت · أمل الجبوري               | <b>ھر</b> بر <b>ت میسن</b><br>م | ١٤٠ - حيث تلتقي الأنهار                                            |
| ت : نعيم عطية                 |                                 | ١٤١ – اشتا عشرة مسرحية يونانية                                     |
| ت ' حسن بيومى                 | 1.م مورستر                      | ١٤٢ – الإسكنبرية · تاريخ وبليل                                     |
| ت عدلی السمری                 |                                 | ۱۶۲ - قضايا التناير في البحث الاجتماعي<br>۱۹۶۶ - ۱۹۶۱ - ۱۹۹۱ کار - |
| ت . سالمة محمد سليمان         | كاراو جوادونى                   | ١٤٤ – صاحبة اللوكاسة                                               |

| ت · أحمد حسان             |                                | ه۱٤ - موت أرتيميو كروث                     |
|---------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------|
| ت على عبد الرؤوف المدى    | میحیل دی اپس                   |                                            |
| ت عدد العقار مكاوئ        | تابكريد دورست                  | ١٤٧ – حطبة الإدابة الطويلة                 |
| ت : على إبراهيم على منوفى | إبريكى أندرميون إمبرت          | ١٤٨ – القصة القصيرة (الطرية والتقية)       |
| ت · أسامة إسبر            | عاطف فضول                      | ١٤٩ – النطرية الشعرية عند إليهت وأدونيس    |
| ت مىيرة كروان             | روبرت ج ایتمان                 | ١٥٠ – التحربة الإعريقية                    |
| ت بشير الساعى             | قربان برودل                    | ١٥١ – هوية فرىسا (مج ٢ ، ح ١)              |
| ت محمد محمد الفطابي       | نحبة من الكُتاب                | ١٥٢ – عدالة الهنود وقصص أحرى               |
| ت فاطمة عدالله محمود      | فيولين فاتويك                  | ١٥٢ - غرام الفراعنة                        |
| ت خلیل کافت               | فيل سليتر                      | ١٥٤ مدرسة فرابكتورت                        |
| ت أحمد مرصى               | نضة من الشعراء                 | ١٥٥ - الشعر الأمريكي المعاصر               |
| ت مى التلمسائى            | جى أسال وآلان وأوديت فيرمو     | ١٥٦ المدارس الجمالية الكبرى                |
| ت عدد العرير بقوش         | النظامي الكنوحي                | ۱۵۷ – حسرو پشیرین                          |
| ت · بشير الساعى           | فربان برودل                    | ۱۵۸ – هویة درسیا (مع ۲ ، ج۲)               |
| ت . إبراهيم فقحى          | دی <b>ٹ</b> ید موک <i>س</i>    | ١٥٩ – الإينيواوحية                         |
| ت حسين نيومي              | ىول إيرايش                     | ١٦٠ – آلة الطبيعة                          |
| ت . ريدان عبد الطيم ريدان | اليخاندرو كاسوبا وأنطوبيو جالا | ١٦١ - من المسرح الإسعائي                   |
| ت مبلاح عبد العريز محجرب  | يوحنا الأسيوى                  | ١٦٢ – تاريخ الكتيسة                        |
| ت بإشراف . محمد الحوهري   | جوربون مارشال                  | ١٦٢ – موسوعة علم الاحتماع ج ١              |
| ت بېيل سىدى               | چاں لاکوہتیر                   | ١٦٤ – شامپوليوں (حياة من بور)              |
| ت سهير المعادمة           | i . ن أفانا سيفا               | ١٦٥ – حكايات الثعلب                        |
| ت محمد محمود أبو غدير     | يشمياهو ليثمان                 | ١١١ - العلاقات بن الكيب والعاسي مي إسرائيل |
| ت شکری محمد عیاد          | راسرامات طاغور                 | ١٦٧ – مي عالم طاعور                        |
| ت . شکری محمد عیاد        | محموعة من المؤامين             | ١٦٨ - براسات في الأبب والثقافة             |
| ت شکری مصدعیاد            | محموعة من المبدعين             | ١٦٩ إبداعات أسية                           |
| ت سسام ياسين رشيد         | ميعيل دايبيس                   | ١٧٠ – الطريق                               |
| ت هدی حسین                | مراتك بيجو                     | ۱۷۱ – وضع حد                               |
| ت • محمد محمد الخطابي     | مختارات                        | ۱۷۲ – حجر الشمس                            |
| ت إمام عبد الفتاح إمام    | واتر ت . ستيس                  | ۱۷۲ – معنى الجمال                          |
| ت • أحمد محمود            | ايليس كاشمور                   | ١٧٤ – مساعة التقانة السوداء                |
| ت · وجيه سمعان عبد المسيع | أوريبزو فيلشس                  | ه١٧ ~ التليفزيون مي الحياة اليومية         |
| ت جلال البئا              | تهم شِتشرح                     | ١٧٦ نحو مفهوم للاقتصاديات البيئية          |
| ت حصة إبراهيم منيف        | هبری تروایا                    | ۱۷۷ – أسلول تشيخوف                         |
| ت : محمد حمدی إبراهیم     | نحبة من الشعراء                | ١٧٨ -مختارات من الشعر اليبناني الحيث       |
| ت إمام عبد الفتاح إمام    | أيسوب                          | ۱۷۹ – حكايات أيسوب                         |
| ت : سليم عندالأمير حمدان  | إسماعيل فصيح                   | ۱۸۰ – قصة حاويد                            |
| ت ' محمد يحيى             | نسست پ ايتش                    | ١٨١ - المقد الأدبي الأمريكي                |

| ت ياسىي مائط خافط                       | و ت.بيتس                  | ١٨٢ العنف والثنوءة                       |
|-----------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|
| ت عتمى العشري                           | رينيه چياسون              | ١٨٢ – چان كوكتر على شاشة السيسا          |
| ت يسوقى سعيد                            | هابز إينبورار             | ١٨٤ – القامرة . حالمة لا تتام            |
| ت ٠ عند الوهاب علوب                     | توماس تومسن               | ۱۸۵ – أسفار المهد القديم                 |
| ت . إمام عبد الفتاح إمام                | ميخائيل أمورد             | ۱۸۱ – معتم مصطلحات هیجل                  |
| ت , علاء منصور                          | بزرج علوى                 | ۱۸۷ – الأرصة                             |
| ت بدر الديب                             | بندن<br>القين كرنان       | ۱۸۸ – موت الأثب                          |
| ت . سمید العائمی                        | يول دی مان                | ١٨٩ – العمى والتصنيرة                    |
| ت ۰ محسن سید هرجانی                     | كويفوشيوس                 | ۱۹۰ – محاورات كونفوشيوس                  |
| ت مصطفی حجازی السید                     | الحاح أبو بكر إمام        | ۱۹۱ – الكلام رأسمال                      |
| ت . محبود سلامة علاوي                   | زين العابدين المراغي      | ۱۹۲ – سیاحتنامه إبراهیم میك              |
| ت محمد عند الواحد محمد                  | بيتر أبراهامز             |                                          |
| ت مادر شقيق فريد                        |                           | ١٩٤ -مظارات من القد الأمطو-أمريكي        |
| ت محمد علاء الدين منصور                 | إسماعيل فصبيح             | ه ۱۹ – شتاء ۸۶                           |
| ت أشرف الصباغ                           | فالنتس راسبوتين           | ١٩٦ – المهلة الأخيرة                     |
| ت حلال السعيد الطنناري                  | شمس الطماء شبلي النعماني  | ۱۹۷ – الفاروق                            |
| ت . إبراهيم سلامة إبراهيم               | إدوين إمرى وأخرون         | ۱۹۸ – الاتصال الحماهيري                  |
| ت حمال أحمد الرفاعي وأحمد عد الطيف حماد | -                         | ١١١ - تاريخ يهو. مصر في الفترة العثمانية |
| ت محری ابیب                             | ے ت.<br>حدرمی سیرواہ      | ٢٠٠٠ - غيمايا التنمية                    |
| ت أحمد الأنصاري                         | د ای عــــ<br>جوزایا رویس | ٢٠١ – الحائب الديني الفاسفة              |
|                                         |                           | <b>.</b>                                 |

طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

رقم الإيلاع ١٩٩٩ / ١٩٩٩

(I. S. B. N. 977 - 305 - 129 - 3) الترقيم الدولي



## THE RELIGIOUS ASPECT OF PHILOSOPHY



**GOSIAH ROYCO** 

يعيد جوزايا رويس من كبار فلاسفة المثالية في القرن التاسع عشر . وتأتى أهمية كتابه «الجانب الديني للفلسفة» من كونه محاولة للتوفيق بين الدين والفلسفة ، يعرض فيها مذهبًا فلسفيًا مثاليًا ، وتطبيقه على المشكلات الدينية ، التي تثير التساؤلات الفلسفية المحيرة . وينقسم الكتاب إلى جزئين : يتناول الأول المشكلة الخلقية وطبيعتها والمثل العليا التي نحتك بها في حياتنا اليومية ، وينتهي باكتشاف البصيرة الخلقية التي توجه الإنسان نحو تحقيق الانسجام بين غايات الأفراد والإرادات المتصارعة . ويبحث الجزء الثاني عن طبيعة الحقيقة الدينية التي تنتشر في العالم ، وتقدم الضمان لهذه البصيرة ؛ فيعرض للنظريات التي تفسر العالم : عالم القوى ، وعالم المسلمات ، وينتهي بالمثالية ، والفكر الكلي الشامل الذي يكشف عن نفسه في العالم ، ويسه الإنسان عونًا أخلاقيًا ، ويكتسب البصيرة الدينية .